
Tabularium
historiae





Tabularium
historiae

T. XIV: 2023

WYDZIAŁ HISTORYCZNY

UNIWERSYTET KAZIMIERZA WIELKIEGO

BYDGOSZCZ 2023



Rada Programowa
 

dr hab. Robert Bubczyk, prof. uczelni 
prof. dr Dittmar Dahlmann 

prof. dr Vladimír Goněc 
doc. PhDr Michaela Hrubá 

prof. dr hab.Ēriks Jēkabsons 
prof. dr hab. Andrzej Klonder 
prof. dr hab. Albert Kotowski 

prof. dr hab. Leszek Mrozewicz 
prof. dr Momčilo Pavlović 

dr hab. Arkadiusz Stempin, prof. uczelni

Redakcja
Marek G. Zieliński (redaktor)

Teresa Maresz (zastępca redaktora)
Dariusz Karczewski, Jacek Woźny, Andrzej Zaćmiński

Katarzyna Grysińska-Jarmuła, Anetta Głowacka-Penczyńska, 
Waldemar Hanasz (sekretarze redakcji)

Hanna Borawska (redaktor wydawniczy)

© by Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego
& Wydział Historyczny UKW 

ISSN 2543-8433

Adres Redakcji:
Wydział Historyczny UKW 

ul. Księcia Józefa Poniatowskiego 12, 85-671 Bydgoszcz
e-mail: tabularium@ukw.edu.pl

Adres internetowy czasopisma:
http://tabulariumhistoriae.ukw.edu.pl/

Wydawca: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego

(Członek Polskiej Izby Książki) 
Redakcja: 85‒074 Bydgoszcz, ul. Karola Szymanowskiego 3 

tel. 52 32 66 479, e-mail: wydaw@ukw.edu.pl
https://wydawnictwo.ukw.edu.pl 

Rozpowszechnianie: tel. 52 32 36 730, e-mail: piotr.krawczak@ukw.edu.pl 
Druk: Drukarnia Cyfrowa UKW

tel. 52 32 36 702, e-mail: poligrafia@ukw.edu.pl 
Poz. 2302. Ark wyd. 17,50



Spis treści

Edycje i omówienia źródeł

Jordan Siemianowski: Modlitwa podczas wojny ze Szwedami  
jako artefakt literacki w badaniach historycznych nad kryzysem  
braci czeskich podczas potopu szwedzkiego ...............................................11

Marek G. Zieliński: Wieża północna kościoła farnego w Chełmnie ...........27

Studia i artykuły

Dariusz Spychała: Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły)  
Wiecznego Miasta w IV wieku po Chrystusie.  
Wrogość i obojętność. Zarys problemu .......................................................71

Weronika Maciejewska: Icones et emblemata Théodore’a de Bèze  
jako narracja nowej formy jedności Kościoła. Próba interpretacji  
emblematów religijnie zaangażowanych .....................................................111

Anetta Głowacka-Penczyńska: „Obok siebie – wspólnie” – społeczności 
małych miast Wielkopolski i Kujaw w XVI‒XVII wieku............................137

Maciej Dariusz Kossowski: Finale allegro obwodu OAK nr 5  
Augustów – strata archiwum i kasy obwodu augustowskiego AK/OAK 
w Krasnoborkach 24 czerwca 1945 roku w świetle konfrontacji źródeł 
archiwalnych z relacjami .............................................................................153

Barbara M. Gawęcka: Rekonstrukcje pomników poświęconych 
legionistom w Kielcach i w Radomiu w III Rzeczypospolitej....................213



Spis treści6

Teresa Maresz: Żyć i mieszkać obok siebie – razem czy osobno? 
O symbiozie społecznej i tolerancji..............................................................231

Małgorzata Skotnicka-Palka: U siebie. Inicjatywy podejmowane  
na rzecz współczesnej społeczności ukraińskiej we Wrocławiu ..................265

Biogramy

Agnieszka Wysocka: Lech Łbik (1957–2023), pro memoria ......................291

Artykuły recenzyjne i recenzje

Krzysztof Garczewski: Recenzja: Martin Klatt, Jørgen Kühl,  
SSW 1948‒2023. Det danske mindretals politiske historie  
i Slesvig-Holsten, Forskningsafdelingen ved Dansk Centralbibliotek  
for Sydslesvig, Flensborg 2023, ss. 202........................................................315

Tomasz Lis: Recenzja: Robert J. Donia, Karadžić. Rzeźnik Bośni,  
Prószyński i S-ka, Warszawa 2023, ss. 480 .................................................321

Kronika  

Aleksandra Sara Jankowska: Skarbnica pamięci historycznej  
darczyńcom zawdzięczana ‒ kilka słów o wystawie jubileuszowej  
i obchodach 25-lecia Muzeum Dyplomacji i Uchodźstwa Polskiego  
Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego, 22 czerwca 2023 roku ......................327

Iryna Matiash: Międzynarodowa Konferencja Naukowa  
„Kobiety w dyplomacji. Wyzwanie czy misja?”  
w Warszawie i Bydgoszczy, 16‒17 listopada 2023 roku .............................337



7Spis treści

Table of contents

Editions and Discussions of Records

Jordan Siemianowski: Prayer during the War with the Swedes  
as a literary Artifact in historical Research on the Crisis  
of the Czech Brethren during the Swedish Deluge .....................................11

Marek G. Zieliński: The northern tower of the parish church  
in Chełmno ...................................................................................................27

Studies and Articles

Dariusz Spychała: The Christian Communities (Churches)  
of the Eternal City in the 4th Century after Christ. Hostility  
and Indifference. Outline of the Problem .....................................................71

Weronika Maciejewska: Théodore de Bèze’s Icones et Emblemata  
as a Narrative of a New Form of Church Unity. An Attempt  
at Interpreting Religiously Engaged Emblems ............................................111

Anetta Głowacka-Penczyńska: “Side by side – together”  
– Communities of small Towns in Greater Poland and Kujawy  
in the 16th and 17th Centuries ........................................................................137

Maciej Dariusz Kossowski: Finale allegro of the Citizen  
Home Army (OAK) District No. 5 Augustow – The loss  
of the Archive and gold Reserve of the Home Army (AK)  
and OAK District Augustow in Krasnoborki June 24, 1945  
in Light of the Confrontation of archival Sources with Relations ..............153

Barbara M. Gawęcka: Reconstructions of Monuments dedicated 
to Legionnaires in Kielce and Radom in the Third Polish Republic ...........213



Spis treści8

Teresa Maresz: Living and Cohabiting side by side – together or apart? 
About social Symbiosis and Tolerance .......................................................231

Małgorzata Skotnicka-Palka: At Home: Initiatives for the Contemporary 
Ukrainian Community in Wrocław ..............................................................265

Biographies

Agnieszka Wysocka: Lech Łbik (1957‒2023), pro memoria ......................291

Review Articles and Reviews

Krzysztof Garczewski: Book Reviev: Martin Klatt, Jørgen Kühl,  
SSW 1948‒2023. Det danske mindretals politiske historie  
i Slesvig-Holsten, Forskningsafdelingen ved Dansk  
Centralbibliotek for Sydslesvig, Flensborg 2023, pp. 202 ...........................315

Tomasz Lis: Book Review: Robert J. Donia, Karadžić.  
Rzeźnik Bośni, Prószyński i S-ka, Warszawa 2023, pp. 480 ........................321

Chronicle

Aleksandra Sara Jankowska: A Treasury of historical Memory  
thanks to Donors – a few Words about the Anniversary  
Exhibition and Celebration of the 25th Anniversary of the Museum  
of Polish Diplomacy and Refugees of the Casimir  
the Great University, June 22, 2023 .............................................................327

Iryna Matiash: International Scientific Conference “Women  
in Diplomacy. Challenge or Mission?” in Warsaw and Bydgoszcz,  
November 16‒17, 2023 ................................................................................337



Dariusz Spychała
Uniwersytet Kazimierza Wielkiego, Bydgoszcz
ORCID: 0000-0002-2901-652X

Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły)  
Wiecznego Miasta w IV wieku po Chrystusie. 

Wrogość i obojętność. Zarys problemu

Prawie milionowa (czasami szacuje się, że nawet do ok. 2 mln) sto-
lica Cesarstwa Rzymskiego, zamieszkana przez przedstawicieli wła-
ściwie wszystkich ludów Cesarstwa, była w IV wieku miejscem, gdzie 
powstały, rozwinęły się lub tylko bytowały zgromadzenia wiernych 
(świętych) zwane Kościołem Katolickim (w liczbie mnogiej Kościoła-
mi Katolickimi)1. Nazwa ta dotyczy bowiem wszelkich gmin chrześci-
jańskich, niezależnie od ich wielkości i stopnia doktrynalnej wierności 
nauczaniu Jezusa Chrystusa2. Atanazy Aleksandryjski w liście do Adel-
fiosa zauważył, że zdziwienie budzi fakt, iż zwolennicy Walentyna, 
Marcjona czy Manesa nie chcą posługiwać się ich mianem w określeniu 
nazwy swego ugrupowania, a stosują nazwę chrześcijanie-katolicy3. 

1	 Liber Pontificalis [dalej: LP], I–XCVI (usque ad annum 772), Synodi et Collectiones Legum 9, tłum. 
P. Szewczyk, M. Jesiotr, oprac. M. Ożóg, H. Pietras, w: Źródła Myśli Teologicznej 74 [dalej: ŹMT], 
Kraków 2014, 30–41; Socrates Scholasticus [dalej: Soc.] Historiae ecclesiastica [dalej: HE], w: Patro-
logia Graeca [dalej: PG], 67, Parisiis 1864, IV. 29; A. Demandt, Die Spätantike. Römische Geschichte 
von Diocletian bis Justinian 284–565 n. Ch., München 1989, Handbuch der Altertumswissenschaft 
III. 6, s. 58–69, 96, 150, 156, 175, 288, 374–391, 428, 462; J. Dresken-Weiland, Fremde in der Bev-
ölkerung des Kaiserzeitlichen Rom, RQAKG 98, 1–2: 2003, s. 18: sądzi, że Rzym liczył w tym czasie 
od 800 tys. do 1 mln mieszkańców; A. Lippold, Theodosius der Große und seine Zeit, München 1980, 
s. 92–93.

2	 Athanasius [dalej: At.], Epistula ad Adelphium [dalej: ad. Adelph.] PG 26, 1072‒1073; Euzebiusz 
z Cezarei [dalej: Euz.], Historia Kościelna [dalej: HE], tekst grecki i polski, tłum. A. Caba na podsta-
wie tłum. A. Lisieckiego, Kraków 2013, ŹMT 70, IV. 11; Faustini et Marcellini pesbyterorum [dalej: 
Faust., Marc.], Adversus Damasum. Libellus precum ad imperatores Valentinianum, Theodosium et 
Arcadium [dalej: Lib.], Patrologia Latina 13, II, 3.

3	 At., Ep. ad Adelph., 1072‒1073; Saint Augustine [dalej: Aug.], The de haeresibus [dalej: Haer.], 
a translation with an introduction L. G. Müller, Patristic Studies, XC, Washington 1956, 11: podaje 
przykładowo: „Valentiniani a Valentino, qui de natura rerum multa fabulosa confinxit, triginta Aeonas, 
id est saecula, asserens exstitisse quorum principium esse profundum et silentium”; Euz., HE, IV. 11, 
VII. 31; Soc., HE, I. 22; M. Simon, Cywilizacja wczesnego chrześcijaństwa I‒IV w., tłum. E. Bąkow-
ska, Warszawa 1992, s. 167–170, 209, 323, 388, 398, 438, 441, 446; D. Spychała, Przemiany religijne 
i kulturowe w zachodnich prowincjach Cesarstwa Rzymskiego od roku 306 do śmierci św. Augustyna, 
Bydgoszcz 2016, t. 1, s. 96–99.



Dariusz Spychała10

Proponuje im w tymże piśmie, by używali określeń: walentynianie, 
marcjonici i manichejczycy4. Na pewno posłuchali tego wezwania 
współcześni nam historycy, natomiast wspomniani gnostycy pozostali 
przy swoim zdaniu5. Kapłani rzymscy Faustinus i Marcelinus tak samo 
protestowali, gdy ich wspólnotę ortodoksyjną (nicejską) zaczęto na-
zywać lucyferianami6. W tym przypadku nie chodziło o wyznawców 
szatana, ale o zwolenników biskupa Lucifera z Calaris na Sardynii7. Od 
początku powstania w teorii i świadomości wiernych istniał bowiem 
tylko jeden Kościół Powszechny (katolicki), jednak w rzeczywistości 
wraz z zaistnieniem tejże religii pojawiły się grupy lub odłamy o cha-
rakterze odrębnym od głównego nurtu doktrynalnego. Zauważył to tak-
że, prawdopodobnie homejski8, autor powstałego w IV wieku zbioru 
praw obowiązujących w Kościele, zatytułowanego Konstytucje Apo-
stolskie9. Z powodu swego nieortodoksyjnego pochodzenia zbiór ten 
nie został jednak uznany przez większość wspólnot chrześcijańskich, 
z wyjątkiem Etiopii, za pismo obowiązujące pod względem wiary 
i moralności, ale jest cennym źródłem ukazującym kondycję Kościoła 
w IV wieku10. Można zauważyć odnośnie do sytuacji w obrębie religii 
chrześcijańskiej, że powstające grupy nie zawsze miały charakter roz-
łamu organizacyjnego, czyli schizmy, lub doktrynalnego, czyli herezji, 
gdyż były też takie wspólnoty, które powstawały od początku odrębnie 

4	 At. ad Adelph., 1072–1073; Euz., HE, VII. 31; Soc., HE, I. 22; W.H.C. Frend, The donatist church 
a movement of protest in Roman North Africa, Oxford 1985, s. 201, 233, 235–236, 242, 300; H. Pietras, 
Początki teologii Kościoła, Kraków 2000, Myśl Teologiczna 28, s. 59, 66, 82, 115, 119, 176, 181–
211, 382; M. Edwards, Catholicity and Heresy in the Early Church, Farnham Surrey, Burlington 
2009, s. 11; M. Simon, op. cit., s. 323, 388, 398, 438; D. Spychała, Przemiany religijne i kulturowe…, 
s. 96–99.

5	 At. ad Adelph., 1072‒1073; Euz., HE, VII. 31; Soc., HE, I. 22.
6	 Faust., Marc., Lib., II. 86: „nam et hoc ipsum necessarium est, ut falsi cognomenti discutiamus invidam, 

qua nos jactant esse Luciferianos”; tłum: „konieczne jest jednak, żebyśmy poruszyli zarzut fałszywego 
miana, którym się posługują [twierdząc], że jesteśmy lucyferianami”.

7	 D. Spychała, Lucyfer, biskup Caralis i jego stosunek do konfliktu doktrynalnych w Kościele IV wieku, 
„Universitas Gedanensis”, T. 51: 2016, s. 127–141.

8	 Od homoios ‒ podobny.
9	 Constitutiones apostolorum et Canones Pamphilii ex synodo apostolico Antiocheno. Lex canonica 

sanctorum apostolorum. Poenae pro lapsis santorum apostolorum. Euchologion Serapionis, tłum. 
S. Kalinkowski, A. Caba, oprac. A. Baron, H. Pietras, Kraków 2007, Synodi ad Collectiones Legum 
[dalej: SCL], vol. II, ŹMT 42, VI. 7, 1, 26, 1: autorzy tego zbioru praw podają, że biskupi i świeccy 
powinni trzymać się z daleka od wszelkich heretyków; At. ad Adelph., col. 1072–1073; M. Edwards, 
op. cit., s. 120–122, 132–134.

10	 A. Baron, H. Pietras, Wprowadzenie, w: Constitutiones apostolorum et Canones Pamphilii ex synodo 
apostolico Antiocheno. Lex canonica sanctorum apostolorum. Poenae pro lapsis santorum apostolorum. 
Euchologion Serapionis, tłum. S. Kalinkowski, A. Caba, oprac. A. Baron, H. Pietras, Kraków 2007, 
Konstytucje Apostolskie [dalej: ConstApol.], s. XIII–XVII.



11Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

od wspólnot apostolskich, np. manicheizm11. W takim przypadku, jako 
że nie było rozłamu, nie ma mowy o zaliczeniu ich do wspomnianych 
kategorii. Jednak aspirowały one do wspomnianego miana jedynych, 
prawdziwych uczniów Chrystusa12. Jedynym sposobem odróżnienia 
danej gminy od innych było podawanie linii sukcesyjnej biskupów: 
w przypadku dominującego nurtu w Rzymie byli to w IV wieku bisku-
pi (episcopi): Marcelin (Marcellinus), Marceli (Marcellus), Euzebiusz 
(Eusebius), Milcjades (Miltiades), Sylwester (Silvester), Marek (Mar-
cus), Juliusz (Iulius), Liberiusz (Liberius), Damazy (Damasus), Syry-
cjusz (Siricius), Anastazjusz (Anastasius)13. Gdyby przedstawiano jako 
biskupów Wiktora, Bonifacego, Enkolpiusza, Makrobiusza, Lucjana 
i Klaudiana, mielibyśmy do czynienia z donatystami, jak sami uwa-
żali, jedynymi katolikami w Mieście14. W Liber Pontificalis, księdze 
papieży opracowanej w Rzymie w VI–VIII wieku, umieszczono też 
w pierwszym ze wspomnianych szeregów Feliksa (Felix), który był 
prawdopodobnie jednym z pierwszych antypapieży15. Osoba Feliksa 

11	 Acta Synodalia ann. 50–381 [dalej: AS]. Dokumenty synodów od 50 do 381 roku, SCL, vol. 1; 
oprac. A. Baron, H. Pietras, ŹMT 37, Kraków 2006; Antiochia [dalej: Antioch.], 341, can., 2 b, 5; 
ConstApol., VI. 7, 1‒5, 26, 1; Eusebii Pamphili [dalej: Euz.], Ecclesiasticae Historiae libri decem 
[dalej: HE],  idem De Vita Constantini libri IV. (Vita) nec non Constantini oratio ad Sanctos et 
Panegyricus Eusebil, Graece et Latine, (rec.) E. Zimmermannus, Francofurti ad Moenum 1822, VI. 
13–26: przedstawia różnice między schizmatykami a heretykami; Soc., HE, I. 22.

12	 ConstApol, VI. 7, 1–5; 26; Faust., Marc., Lib., II. 4–5; Soc., HE, I. 22.
13	 LP, 30–41; Euz., HE, VI. 13‒26: przedstawia różnice między schizmatykami a heretykami, VII. 32; 

G. Fernández Hernández, Liberio de Roma y el homoiousianismo, „Antigüedad y Cristianismo”, 
XXIII: 2006, s. 499–502; H. Fros, Damazy, święty, w: H. Frost, F. Sowa, Księga imion i świętych, 
Kraków 1997, t. 2, col. 6; J.N.D. Kelly, Marcelin, św., w: J.N.D. Kelly, Encyklopedia papieży [dalej: 
EP], tłum. T. Szafrański, Warszawa 1997, s. 41–42; idem, Marceli, św., w: ibidem, s. 42–43; idem, 
Euzebiusz, św., w: ibidem, s. 43–44; idem, Milcjades, św., w: ibidem, s. 44–45; idem, Sylwester, św., 
w: ibidem, s. 45–47; idem, Marek, św., w: ibidem, s. 47–48; idem, Juliusz I, św., w: ibidem, s. 48–49; 
idem, Liberiusz, w: ibidem, s. 49–51; idem, Feliks II, w: ibidem, s. 51–52; idem, Ursyn, w: ibidem, 
s. 54–55; idem, Damazy I, św., w: ibidem, s. 52–54; idem, Syrycjusz, św., w: ibidem, s. 55–57; idem, 
Anastazy, św., w: ibidem, s. 57–58; J. Martin, Spätantike und Völkerwanderung, München 1987, Band 
4, s. 130; F.K. Seppelt, K. Löffler, Dzieje papieży. Od początków Kościoła do czasów dzisiejszych, uzu-
pełnił do rzeczy polskich T. Silnicki, tłum. J. Kozolubski, Poznań 2003 (reprint), t. 1, s. 54; D. Spychała, 
Walka stronnictw o tron biskupi w Rzymie w drugiej połowie IV wieku, czyli od papieża św. Juliusza 
przez Liberiusza do św. Damazego, „Studia Europaea Gnesnensia” [dalej: SEG], T. 5: 2012, s. 233.

14	 Optatus Afrus, De Schismate Donatistarum Adversus Parmenianum [dalej: Don.], PL 11, II. 4: „Igitur 
quia Claudianus Luciano, Lucianus Macrobio, Macrobius Encolpio, Encolpius Bonifacio, Bonifacius 
Victori succcessisse videntur”; W.H.C. Frend, op. cit., s. 164, 181; D. Spychała, Przemiany religijne 
i kulturowe w zachodnich prowincjach Cesarstwa Rzymskiego od roku 306 do śmierci św. Augustyna, 
t. 2, Bydgoszcz 2016, s. 418.

15	 LP, 38: Felix; R. Davis, Introduction, w: The Book of Pontiffs (Liber Pontificalis). The ancient 
biographies of the first ninety Roman bishops to AD 715, Liverpool 2000, Translations Texts for 
Historians 6, s. XII–XIV: podaje, że oryginalny autor tego dzieła tworzył w VI w. i siłą rzeczy musiał 
mieć kontynuatorów; s. XXVII–XLII; D. Bowder, (S.) Pietro, w: Dizionario dei personaggi dell’antica 
Roma. Una guida completa e precisa per conoscere tutii coloro che hanno avuto un ruolo nel mondo 



Dariusz Spychała12

budziła wśród Rzymian jednak pewne wątpliwości, ale czas zrobił 
swoje i został on w VI wieku zaliczony do grona prawdziwych papie-
ży, następnie uznany za męczennika i świętego, i mimo że ostatecznie 
zmieniono to stanowisko, to jego biogram pozostał w spisie biskupów 
Rzymu16. W życiorysie papieża Liberiusza podano nawet w kwestii lat 
jego pontyfikatu, że także „wszystkie lata Feliksa są równoległe do tych 
lat biskupstwa Liberiusza”17. Oficjalny spis papieży uznał w ten sposób 
rządy dwóch prawowitych papieży w tym samym czasie, co było ewe-
nementem, nawet jeżeli ograniczało się to tylko do stronic tego dzie-
ła. W rzeczywistości Feliks nie był prawowitym nicejskim biskupem 
Rzymu i jego rządy po powrocie Liberiusza z wygnania ograniczały 
się do jednej, i to prywatnej, świątyni18. Chcąc się zorientować, z ja-
kim odłamem mamy do czynienia, wystarczyło więc zapytać o imiona 
kolejnych biskupów uznawanych w danej wspólnocie19. Przykład Fe-
liksa świadczy o tym, że nie do końca ten sprawdzian dawał pomyślny 
rezultat. Dla heretyckich donatystów linia biskupów Rzymu kończyła 
się na Marcelinie, dla schizmatycznych lucyferian to Liberiusz popadł 
w herezję, dla oficjalnie równie schizmatycznych ursynian papieżem 
został ich przywódca, czyli Ursyn, a nie Damazy20. Podobnie dla ho-
mejczyków linia oficjalnych biskupów Rzymu kończyła się na Juliuszu, 

Romano, dalla fondazione della città al crollo dell’Impero [dalej: Dizionario], a cura di idem, Roma 
2001, s. 223; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, Obsipos y gladiatores: El 
recurso a los profesionales del anfiteatro en disputas por la election episcopal, „Polis. Revista de ideas 
y formas politicis dla la antigüedad clasica”, 23: 2011, s. 100‒101; M. Ożóg, H. Pietras, Komentarz, 
w: Liber Pontificalis, I–XCVI (usque ad annum 772), SCL 9, tłum. P. Szewczyk, M. Jesiotr, oprac. 
M. Ożóg, H. Pietras, Kraków 2014, ŹMT 74, s. VII: podają, że pierwsza redakcja LP mogła mieć 
miejsce między 514 a 530 r.

16	 LP, 38; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501.
17	 LP, 37: „Omnes itaque anni Felicis in huius ordine dinumerantur”; G. Fernández Hernández, 

op. cit., s. 501.
18	 LP, 38: autor podaje, że „Hic fecit basilicam via Aurelia”; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501.
19	 Euz., HE, IV. 11, 6‒8, V. 6; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 500–501.
20	 LP, 30, Marcellinus: „De qua re et ipse Marcellinus ad sacrificium ductus est ut turificarit, quod et 

fecit. Et post paucos dies, paenitentiam ductus, ab eodem Dioclitiano”, 37, 3: Liberius: „Qui Liberius 
consensit praeceptis Augusti ut unam tantum participatio communionis conveniret cum hereticis, 
tantum ut non rebaptizarent. Tunc revocaverunt Liberium de exilio”; W.H.C. Frend, op. cit., s. 207; 
H. Fros, Marcelin, papież, w: H. Fros, F. Sowa, op. cit., t. 4, col. 79–80: podaje, że donatyści oskarżali 
papieża o to, że miał wraz z trzema kapłanami rzymskimi wydać święte księgi prześladowcom i do tego 
ofiarował ofiarę bożkom. Tenże papież zmarł śmiercią męczeńską; J.A. Jiménez Sánchez, op. 
cit., s. 93, 99–100; J.N.D. Kelly, Marcelin, św., w: idem, EP, s. 41: podaje za LP, że ów papież wydał 
święte księgi, wraz z trzema kapłanami, którzy mu w tym towarzyszyli, byli to: Marcelin, Milcjades 
i Sylwester, którzy zostali następnie biskupami Rzymu i świętymi. J.N.D. Kelly zauważa, że donatyści 
mieli na to dowody, ale nie pisze jakie; idem, Liberiusz, s. 49–50; idem, Ursyn, s. 54–55; idem, Damazy 
I, s. 52–53; K. Venken, A. Dupont, The conflict between Damasus and Ursinus. Damasus’s contested 
legitimacy as bishop of Rome, „Catholic Historical Review”, 105: 2019, nr 2, s. 219, 229.



13Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

gdyż w tym okresie biskupi wschodni zerwali łączność z Rzymem21. 
Manichejczycy zaś uważali, że cała linia biskupia poczynając od św. 
Piotra, sfałszowała naukę Chrystusa22.

Wracając do samego terminu katolickość, czyli powszechność, to 
niewątpliwie takie zgromadzenie świętych wyznawców mogło być 
tylko jedno, nasuwa się więc pytanie, jaki to miało wpływ na tzw. re-
lacje międzychrześcijańskie23. Niewątpliwie to założenie decydowało 
z góry o wzajemnych oficjalnych kontaktach, a właściwie o ich bra-
ku24. Częściowo było to związane z uznawaniem lub nie sakramentów 
w Kościele, udzielanych przez niebędących ze sobą w jedności hierar-
chów, co o mało nie doprowadziło do kolejnych podziałów, gdyż np. 
w Afryce większość duchowieństwa stała na stanowisku, że „poza Ko-
ściołem nikt ochrzczony być nie może”25. Jako że większość odłamów 
chrześcijaństwa, z wyjątkiem późniejszych nicejczyków, stosowała 
dla nowych adeptów swej wiary, w przypadku, gdy byli już ochrzcze-
ni w innym Kościele, obowiązkowy kolejny chrzest, nawet rzymskie 
Liber Pontificalis podkreśliło, że papież Liberiusz, mimo kompromisu 
z homejczykami, nie został ponownie przez nich ochrzczony26. Wiado-
mo, że homejczycy (także anomejczycy i inni) na całym obszarze Ce-
sarstwa chrzcili powtórnie nicejczyków, ci natomiast czynili tak tylko 
wtedy, gdy wspomniana formuła nie była poprawna27.

Na tym samym afrykańskim kontynencie powstała kolejna herezja, 
która ważność sakramentów połączyła z osobistą świętością jej szafa-
rza, a która swój wymiar organizacyjny znalazła w Kościele Katolic-
kim, zwanym przez przeciwników donatystycznym28. W obu sprawach 

21	 J.N.D. Kelly, Juliusz I, w: idem, EP, s. 48: podaje, że euzebianie (zwolennicy Euzebiusza z Nikomedii) 
uznali tego papieża za winnego całego zamętu w Kościele.

22	 D. Bowder, (S.) Pietro, s. 223; J.N.D. Kelly, Piotr, św., w: idem, EP, s. 15–17.
23	 Sinod. Elvira 306, w: AS, s. 49–61, can. 16, 22, 51; M. Edwards, op. cit., s. 9, 174.
24	 Antioch, 341, can. 2, a–b, w: AS, s. 135.
25	 Arles, 314, w: AS: Ep. ad Sivestrum, can. 9: „De Africis autem, quod propria sua lege utuntur  ut rebaptizent, 

placuit ut, ad ecclesiam si aliqui hereticus venerit, interrogent eum symbolum; et si perviderint eum in 
Patre et Filio et Spiritu Sancto esse baptizatum, manus tantum et imponatur; syn. Cart., 255: „neminem 
foris baptizari extra ecclesiam posse, cum sit baptisma unum in sancta ecclesia constitutum, et scriptum 
sit”; W.H.C. Frend, op. cit., s. 119–120, 137–139, 152, 189, 237, 253, 310, 321.

26	 LP, 37: „Post paucos autem dies zelo ducti Ursacius et Valens rogaverunt Constantio Augusto, ut 
revocaret Liberio de exilio et unam tantum communionem participaret, excepto rebaptizare. Qui Liberius 
consensit”; M. Edwards, op. cit., s. 45, 60, 146; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 500–501; W.H.C. 
Frend, op. cit., s. 119–120, 137–139, 152, 189, 237, 253, 310, 321.

27	 Roma, 378, w: AS, Ep., 7; Soc., HE, IV. 30; M. Simonetti, La crisi ariana nel IV secolo, Roma 1975, 
Studia Efemeridis Augustianum 11, s. 387–388.

28	  W.H.C. Frend, op. cit., s. 20. 104, 120, 173–175, 203, 286; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 92‒98.



Dariusz Spychała14

przeważyło jednak zdanie największego Kościoła (później nicejskie-
go), z centrum w Rzymie, który zauważył, że nieważność chrztu ty-
czy się jego formuły, a nie świętości osób udzielających sakramentu29. 
Jednak już w postanowieniach odbytego w 306 roku synodu bisku-
pów w Elwirze w Hiszpanii (teoretycznie to czas prześladowań chrze-
ścijan) na wszelki wypadek w kanonie 51 zauważono, że „wierny 
pochodzący z jakiejkolwiek herezji nie może być dopuszczony do 
kleru: jeśli są jacyś wcześniej wyświęceni, bez wątpienia mają być 
złożeni z urzędów”30. Pod ten paragraf podlegał także św. Augustyn 
z Hippony, co ukazuje, że rzeczywiste życie Kościoła było dalekie 
od przepisów stworzonego przez niego prawa. Ustawodawstwo sy-
nodów jednego Kościoła obowiązywało oczywiście tylko jego wier-
nych, ale przenikało do postanowień synodów odrębnych wyznań. 
Tak było w przypadku Elwiry w 306 roku, Arles w 314 roku, Antio-
chii (w 341 r. było to zgromadzenie antynicejczyków), w zbiorze praw 
zatytułowanym Konstytucje Apostolskie czy w prawodawstwie syno-
dów generalnych (magna synodus), soborów w Nicei w 325 roku 
i w Konstantynopolu w 381 roku31. W tym samym czasie, czyli na po-
czątku IV wieku, zauważono w miastach, że w poszczególnych gmi-
nach chrześcijańskich pojawiło się zjawisko paszkwili atakujących po-
szczególnych członków kleru lub wiernych32. Dyscyplinarny synod 
w Elwirze poświęcił mu kanon 52, w którym zagrożono nie tylko au-
torom, ale i osobom przyłapanym na rozkładaniu ulotek wydaleniem 
ze wspólnoty33. Częściowo było to związane z krytyką postępowania 
kleru, którego przedstawiciele czasami zamieszkiwali z kobietami, bez 
potwierdzonego statusu formalnego34. Działo się tak, mimo że był to 
okres, który raczej kojarzy się z innymi zjawiskami niż celibat księży. 

29	 Roma, 255–256: „quae eos qui in Africana synodo sine ratione concesserant eos baptizari qui ex 
quacumque haeresi ad catholicam accederent ecclesiam, abdicavit”.

30	 Elvira, 306, can. 51: „Ex omni haerese fidelis si venerit, minime est ad clerum promovendus; vel si qui 
sunt in praeteritum ordinati, sine dubio deponantur”.

31	 Elvira, Arles, Ancyra, Antiochia, Nicea, Konstantynopol, w: AS, s. 49–90; Nicea, Konstantynopol, w: 
Dokumenty soborów powszechnych [dalej: DSP]. Tekst grecki, łaciński, polski, t. 1: (325–787). Nicea 
I, Konstantynopol I, Efez, Chalcedon, Konstantynopol II, Konstantynopol III, Nicea II, oprac. A. Baron, 
H. Pietras, Kraków 2001, ŹMT 24, s. 24‒95; Konstytucje Apostolskie, op. cit.; Liber Pontificalis, 
op. cit.; Soc., HE, II. 17–19.

32	 Elvira, can. 52.
33	 Ibidem, „He qui inventi fuerint famosos in ecclesia ponere anathematizentur”.
34	 Nicea, w: DSP, can. 3: „Interdixit per omnia magna synodus, nec episcope nec presbytero nec alicui 

prorsus, gui est in clero, licere subintroductam habere mulierem, nisi forte matrem aut sororem aut 
amitam vel eas tantum personas quae suspicionem effugiunt”; J. Martin, op. cit., s. 20–22.



15Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

Jednak synod w Elwirze oficjalnie nie nakazywał tej praktyki, przeciw-
nie, kanon 33 mówi, że „zakazuje się biskupom, prezbiterom i diako-
nom «lub wszystkim duchownym» pełniącym posługę powstrzymywać 
się od współżycia z żonami i nie rodzić dzieci. Kto by tak czynił, ma 
być odsunięty od honoru duchowieństwa”35. Zakaz fałszywego oskar-
żania w obrębie kościelnym potwierdził także synod z galijskiego mia-
sta Arles, który zaostrzył karę dla paszkwilanta do odsunięcia od ko-
munii aż do czasu śmierci delikwenta36. Natomiast fałszywy świadek 
miał być ukarany osobno37. Wspomniane Konstytucje Apostolskie chcąc 
dyscyplinować mężczyzn chrześcijańskich, radziły im np. niezakłada-
nie modnych spodni czy sandałów na nogi, zapuszczanie lub golenie 
włosów oraz ich namaszczanie, fryzowanie, rozpuszczanie, spinanie 
i farbowanie38. Do tego nie wolno też było im golić zarostu, a usuwa-
nie brody zostało zabronione już w Księdze Kapłańskiej (Kpł 19, 27), 
gdyż twarz bez zarostu Stwórca przeznaczył tylko dla kobiet39. Święty 
Paweł nakazał niewiastom modlić się i prorokować z zakrytymi wło-
sami, natomiast był przeciwnikiem zapuszczania przez mężczyzn dłu-
gich włosów40. Dla kobiet autor wspomnianych Konstytucji z kolei 
przeznaczył wiele cennych porad, poczynając od zachęty do wstawania 
w nocy i rozdawania żywności domownikom oraz poleceń służbie41. 
W kwestii ubioru, obok zakazanych sandałów i fryzur, występują też 
kolorowe szaty, charakterystyczne dla nierządnic, zakaz malowania 
twarzy i dodatkowo spuszczanie wzroku i zasłanianie oblicza w czasie 
spaceru42. Charakterystycznym dla zwyczajów kościelnych, także 
w Rzymie, był natomiast rozpowszechniany zwyczaj klęczenia wier-
nych w czasie nabożeństw, co zostało zakazane w Nicei w kanonie 2043. 

35	 Elvira, can. 18, 27, 33: „Placuit in totum prohibere episcopis, presbiteris et diakonibus «vel omnibus 
clericis» positis in ministerio abstinere se a coniugibus suis, et non generare filios: quicunque vero 
fecerit, ab honore clericatus exterminetur”.

36	 Arles, 314: can. 15 (14).
37	 Ibidem, „De his qui falso accusant fratres suos, placuit eos usque ad exitum non communicare «sed 

falsum testem iusta Scripturam impunitum non licere esse»”.
38	 ConstApol., I, 7.
39	 Ibidem, 19, 27: „Nie będziecie obcinać w kółko włosów na głowie. Nie będziesz golił włosów po 

bokach brody”.
40	 1 Kor 11, 4–13; Joannis Chrysostomi [dalej: J. Chrys.], Archiepiscopi Constantinopolitani Interpretatio 

Omnium Epistolarum Paulinarum per homolias facta, ed. J. Field, Oxonii 1845, Bibliotheca Patrum, 
Hom., XXVI, 1–3.

41	 ConstApol., I, 8.
42	 Ibidem.
43	 Nicea, w: DSP, can. 20.



Dariusz Spychała16

Ojcowie soborowi zauważyli z niepokojem, że „są tacy, którzy klęczą 
w niedzielę i w dni pięćdziesiątnicy. Święty sobór postanowił, że mo-
dlitwa do Pana ma być zanoszona w postawie stojącej, by wszędzie był 
przestrzegany jeden i ten sam porządek”44. W następnych latach ten 
przepis podzielił los wielu innych zakazów i uległ licznym modyfika-
cjom. Natomiast konieczność ostrzejszego postępowania synodów 
w przypadku oszczerstw potwierdziła znana sprawa rzymskich pasz-
kwili: „Gesta inter Liberium et Felicem” i „Adversus Damasum. Li-
bellus precum” (było to raczej tylko pismo polemiczne) wymierzonych 
przeciw Damazemu45, co dotyczyło lat 60. IV wieku i sugeruje, że ka-
non 52 nie wywołał specjalnego skutku w życiu rzymskiej wspólnoty 
chrześcijańskiej46. Nie zmienia to faktu, że życie codzienne i działal-
ność poszczególnych chrześcijan należących do wspólnot Kościołów 
działających na terenie Wiecznego Miasta nie znalazły właściwie swo-
ich kronikarzy47. Jest to związane z tym, że zachowały się przede wszyst-
kim pisma dotyczące walki o władzę, spraw związanych z liturgią lub 
przepisów prawnych, takich jak: Księga Pontyfików, Konstytucje Apo-
stolskie, akta synodalne czy soborowe, przedstawiające w większości 
teksty stworzone przez nicejczyków. Podobnie wygląda sprawa z dzie-
łami historyków: Euzebiusz z Cezarei to zwolennik antynicejczyków, 
ale Hermiasz Sozomen, Atanazy z Aleksandrii, Rufin z Akwilei, Hilary 
z Poitiers, Hieronim ze Strydonu, Ambroży z Mediolanu czy Augustyn 
z Hippony już byli nicejczykami48. Sokrates Scholastyk to sympatyk 
nowacjan z Konstantynopola, autor Gestii to ursynianin, Libellusa na-
pisali lucyferianie49. Ammianus Marcellinus i Zosimos to poganie ze 
wschodu Imperium50. Jest ciekawe, że ten ostatni nie wykorzystał 

44	 Ibidem, „Quoniam sunt quidam in die dominico genu flectentes et in diebus pentecostes: ut omnia in 
universis locis consonanter observenteur, placuit sancto concilio stantes Domino vota persolvere”.

45	 Gesta inter Liberium et Felicem, w: Collectio Avellana, Epistulae imperatorum, pontificum, aliorum 
inde ab anno CCCLXVII usque ad annum DLIII datae avellana quae dictur collection, rec. O. Günther, 
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum [dalej: CSEL] 35, Vienne 1895, 1–5; Faus., Marc., 
Lib., col. 80‒107; Roma, Epistola romani concilii sub Damaso habiti ad Gratianum et Valentinianum 
imperatores [dalej: Ep.], PL 13, col. 575–584; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez 
Sánchez, op. cit., s. 92, 99–101; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219.

46	 Elvira, can. 52.
47	 Soc., HE, I. 9; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501.
48	 J.A. Jiménez Sánchez, op, cit., s. 99–101; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 220–222.
49	 J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–101; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219, 222.
50	 Soc., HE, I. 10; Zosimos [dalej: Zos.], Historia nova [dalej: Hist.], ed. F. Paschoud, t. 1, Paris 1971, 

t. 2, Paris 1979, III. 36, 1–IV. 19, 2; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–101; E. Wipszycka, Wstęp, 
w: Zos., Nowa historia, wyd. popr. przeł. H. Cichocka, Warszawa 2012, s. 7–13, 14–15, 16–31.



17Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

szansy na kolejne skrytykowanie znienawidzonych chrześcijan i nie 
zamieścił żadnej wzmianki nie tylko o Damazym i Ursynie, ale i o ja-
kichkolwiek zamieszkach sprowokowanych przez nich za Walentynia-
na I w Rzymie51. W takiej sytuacji, jak się wydaje, większość publika-
cji na temat wczesnego chrześcijaństwa dokonuje dużego uproszczenia, 
przedstawiając adwersarzy strony tradycyjnej (pogańskiej), czyli chrze-
ścijan, jako jedność52. Dla nich działalność nieortodoksyjnych i schi-
zmatycznych wspólnot rzymskich to margines ich zainteresowań, dla-
tego uzyskany obraz życia tychże gmin jest w dużym stopniu niepełny. 
Jedynie czas kryzysu Kościoła rzymskiego za pontyfikatu Liberiusza 
i Damazego jest dokładnej przedstawiony, ale bez zachowania bez-
stronności antycznych autorów53. Należałoby ukazywać obraz plurali-
stycznej, wzajemnie skłóconej społeczności chrześcijańskiej, w której 
dynamicznie przebiegał proces przechodzenia z jednej gminy do dru-
giej przez apostazję lub nawrócenie, i do tego powstawały wciąż nowe 
odłamy uczniów Chrystusa54. Można wysnuć z tego wniosek, iż pogląd 
o tym, by rzymscy chrześcijanie stanowili np. politycznie pewnego ro-
dzaju jedność, mniej czy bardziej scentralizowaną organizację hierar-
chiczną, różniącą się wewnętrznie tylko pewnymi szczegółami natury 
doktrynalnej lub strukturalnej, jest nieadekwatny do rzeczywistości55. 
W samym Wiecznym Mieście w IV wieku z około stu tysięcy wyznaw-
ców Chrystusa (szacunkowo) do podstawowej denominacji, czyli Wiel-
kiego Kościoła (później do nicejczyków), należało w różnych okresach 
od 65 do 75 proc. ogółu wiernych56. Natomiast w okresie intensywnych 
rozłamów, spowodowanych przez konflikt zaistniały po soborze w Ni-
cei i pojawieniu się w Rzymie w drugiej połowie IV wieku schizma-
tycznych ugrupowań, np. damazjan, feliksjan, lucyferian i ursynian, 
procent ten mógł spaść jeszcze bardziej, może nawet do połowy z ogól-
nej liczby rzymskich chrześcijan57. Sam fakt, że zamieszki między zwo-
lennikami Damazego a ursynianami przez prawie miesiąc paraliżowały 

51	 Zos., Hist., t. 2, Paris 1979, III. 36, 1–IV. 19, 2.
52	 J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 99–102.
53	 Gesta (Coll. Avell.), I, 1; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 99–102; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 229.
54	 Gesta (Coll. Avell.), I, 1; Soc., HE, I. 10, 24; II. 2, 19; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 220–229.
55	 Gesta, I, 1–2; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 99‒102.
56	 Gesta, I, 1–5; Soc., HE, I. 10, II. 15.
57	 Gesta, I, 1–5; Soc., HE, II. 15; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–104; K. Venken, A. Dupont, 

op. cit., s. 219‒234.



Dariusz Spychała18

życie w mieście i zmusiły tego pierwszego do proszenia władz świec-
kich o interwencję, ukazuje skalę problemów58. Trudno sobie wyobra-
zić, że mogło do tego dojść bez wyrównanego poparcia dla obu kan-
dydatów na tron św. Piotra59. Chyba że prawdziwe są wiadomości 
o wynajęciu uzbrojonych ludzi przez Damazego, co wyrównywałoby 
jego szanse na sukces w wyścigu o tron św. Piotra, którego następca 
rezydował w tym czasie w katedrze św. Jana na Lateranie, a nie na Wa-
tykanie60. W rezultacie w rzeczywistości rzymskiej (miejskiej i pań-
stwowej) nie funkcjonował zjednoczony świat pogański ani podobnie 
działający obóz chrześcijański61. Dla chrześcijanina jednej z wymie-
nionych wyżej denominacji rzekomy sojusznik, czyli inaczej wierzący 
lub mający innego nadzorcę (hierarchę, biskupa), był właściwie śmier-
telnym zagrożeniem dla osiągnięcia zbawienia wiecznego62. Jeżeli kon-
takty codzienne ze środowiskiem pogańskim, szczególnie w miejscu 
z niespecjalnie wyeksponowanymi obiektami tradycyjnego kultu, były 
w pewien sposób tolerowane, to kontakty z chrześcijanami innych wy-
znań groziły zawieszeniem w prawach członka danej gminy (Kościoła) 
lub jego całkowitym z niego usunięciem63. Skutkowało to narażeniem 
się na wspomniane kary w życiu wiecznym. Takie stanowisko Kościo-
ła nicejskiego zostało potwierdzone przez sobór w Konstantynopolu 
w 381 roku, który wykluczył jakiekolwiek stosunki, również prywatne, 
z eunomianami, arianami, pneumatomachami, sabelianami, marcelia-
nami, fotynianami i apolinarystami64. Nie należało jednak przesadzać, 
nawet w codziennych kontaktach z poganami, kanon 57 zakazał 

58	 Gesta (Coll. Avell.), I, 3–5; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., 
s. 100‒104; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219–229.

59	 G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 10–102; K. Venken, 
A. Dupont, op. cit., s. 219–224.

60	 G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; B. Filarska, Początki architektury chrześcijańskiej, Lublin 
1983, s. 48–49, 70–73; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; K. Venken, A. Dupont, op. cit., 
s. 229–231, 235.

61	 G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–105.
62	 Soc., HE, IV. 29; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501; H. Fros, Damazy, col. 6; J.N.D. Kelly, 

Damazy, s. 52; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., s. 54; D. Spychała, Walka, s. 233–234; E. Wipszycka, 
Kościół, w świecie późnego antyku, Warszawa 1994, s. 27.

63	 Antiochia, 341, can. 2 a–b, 5; Elvira, can. 16, 22: synod nakłada 10 lat pokuty po powrocie z herezji, can 57.
64	 Konstantynopol, 381, w: DSP, can. 1: „anathematizandum omnem haeresem, et specialiter 

eunomianorum vel anomianorum et arianorum vel eudoxianorum et machedoniarum vel Spirito 
sancto resistentum et sabellianorum et marcellianorum et photinianorum et apollinarianorum”; Faust., 
Marc., Lib., II. 4–5; M. Edwards, op. cit., s. 137–149; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501; 
H. Pietras, Początki, s. 382; D. Spychała, Apolinary z Laodycei a kontrowersja ariańska, „Universitas 
Gedanensis”, T. 33‒34: 2007, s. 54–61.



19Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

chrześcijańskim małżonkom pożyczania strojów „dla uświetnienia 
świeckich uroczystości”, co groziło trzyletnim wyłączeniem ze wspól-
noty65. Prawdopodobnie, wbrew tłumaczowi tego fragmentu tekstu, 
chodziło w tym przypadku o tradycyjne procesje, czyli pompy, zwią-
zane zawsze z kultami tradycyjnych bogów, a nie o spotkania towarzy-
skie w domach66. Nie lepiej wyglądały sprawy kontaktów z Żydami. 
Jak wiadomo, ta wspólnota etniczna bardzo niechętnie widziała kon-
takty natury towarzyskiej z innoplemieńcami. Synod w Elwirze zaka-
zał ze swojej strony w kanonie 50 podobnych czynności ze strony 
chrześcijan67. Dla duchownego i zwykłego wiernego jadanie posiłków 
z Żydami skutkowało odsunięciem od komunii aż do czasu poprawy, 
czyli zerwania stosunków68. Jeszcze ciekawszy był zakaz błogosławie-
nia przez Żydów plonów zebranych przez chrześcijan, dla winnych 
skutkowało to usunięciem z Kościoła69. Podobnie energicznie rozstrzy-
ga ustawodawstwo synodu w Elwirze w 306 roku w innych sprawach 
dyscyplinarnych70. Zakazuje, przykładowo w kanonie 15, zamążpójścia 
chrześcijanki za poganina71, a w kolejnym, 16, zauważa, że „herety-
kom, którzy nie chcą przejść do Kościoła katolickiego, nie wolno da-
wać za żony dziewcząt chrześcijańskich, ani Żydom, ani heretykom, 
nie może mieć nic wspólnego wierny z niewiernym”72. Nie oznacza to, 
że nie dochodziło do takich małżeństw, gdyż nadal najwięcej w tej spra-
wie do powiedzenia mieli rodzice, a nie ich córka czy syn lub ducho-
wieństwo73. Pewien opór wśród wiernych wywołany tymi przepisami 
lub siła tradycji przyniosły oficjalny skutek, co ukazuje kanon 12 

65	 Elvira, can. 57: „Matronae vel earum mariti vestimenta sua ad ornandam saeculartier pompam non 
dent; et si fecerint, triennio abstineantur”; P. Veyne, Cesarstwo rzymskie, tłum. K. Arustowicz, w: 
Historia życia prywatnego, t. 1: Od Cesarstwa Rzymskiego do roku tysięcznego, Wrocław ‒ Warszawa 
‒ Kraków 2005, s. 17–24, 27–30, 45–57.

66	 Elvira, can. 57; P. Veyne, op. cit., s. 131–136: na temat życia rodziny pogańskiej dobrze sytuowanej.
67	 Elvira, can. 50; A. Demandt, op. cit., s. 431‒434.
68	 Elvira, can. 50: „si vero quis clericus vel fidelis cum Iudaeis cibum sumpserit, placuit eum a communion 

abstineri ut debeat emendari”.
69	 Ibidem, can. 49: „si quis post interdictum facere usurpaverit, penitus ab ecclesia abiciatur”.
70	 Ibidem, can. 15, 16, 21, 22, 25.
71	 Ibidem, can. 15: „Propter copiam puellarum gentilibus minime in matrimonium dandae sunt virgins 

christianae, ne aetas in flore tumens in adulterium animae resolvatur”; M. Simon, op. cit., s. 157–158.
72	 Elvira, can. 15, 16: „Haeretici si se transferre noluerint ad ecclesiam catholicam, nec ipsis catholicas 

dandas esse puellas; sed neque Iudaeis neque haereticis dare placuit, eo quod nulla possit esse 
societas fideli cum infidele”; E. Schillebeeckx, Marriage. Human reality and saving mystery, London 
1988, s. 253–255; M. Simon, op. cit., s. 157–158.

73	 E. Schillebeeckx, op. cit., s. 253–255; M. Simon, op. cit., s. 157–158; D. Spychała, Przemiany, s. 287–288.



Dariusz Spychała20

synodu w Arles, który w 314 roku zmienił położenie chrześcijanek wy-
chodzących za mąż za poganina i zamiast zakazu takiego postępowania 
postanowił, że kobiety mają być odsunięte na pewien czas od komunii 
Kościoła74. Jednak kwestia związków chrześcijanek z przedstawicielami 
innych wyznań tej samej religii nie została zmieniona i dalej obowiązy-
wał ten zakaz. Jest to o tyle znamienne, że św. Paweł w Pierwszym Li-
ście do Koryntian w ustępie 7, w wersie 12‒15 dopuszczał istnienie już 
zawartych (przed nawróceniem jednej ze stron) związków małżeńskich 
pogan z chrześcijanami75. Podobne stanowisko w ,,Homilii XIX” 
i ,,XXXIII” swego Komentarza do tegoż Listu Pawłowego zamieścił 
św. Jan Chryzostom, późniejszy biskup konstantynopolitański76. Może 
to sygnalizować powolne rozchodzenie się nauczania moralnego wspól-
not kościelnych na Wschodzie i Zachodzie Cesarstwa. Natomiast w sy-
nodalnym spisie wykroczeń moralnych chrześcijan w kanonie 78 zna-
lazł miejsce problem ich cudzołożenia z Żydówkami i pogankami, co 
po przyznaniu się delikwenta skutkowało odłączeniem od sakramentu 
komunii bez podania czasu tego zakazu77. Natomiast gdy cała sprawa 
została ujawniona w wyniku donosu, winny mógł dopiero po pięcio-
letniej pokucie przystąpić do Eucharystii78. Paradoksalnie, w kolejnym, 
69, kanonie synodu w Elwirze zaznaczono, że „jeśli ktoś żonaty raz 
popełni cudzołóstwo, ma pokutować przez pięć lat, by zostać pojedna-
nym, chyba że niebezpieczeństwo śmierci każe dać mu komunię wcze-
śniej. To samo dotyczyło kobiet”79. Synod w azjatyckiej Ancyrze w roku 
314 w kanonie 20 zaostrzył jeszcze karę za cudzołóstwo do lat sied-
miu80. Przedstawione przepisy ukazują, że chrześcijanie odeszli od po-
błażania mężczyznom w sprawach moralności seksualnej (dotychczas 

74	 Arles, 314, II/A, can. 12: „De puellis fidelibus quae gentilibus iunguntur, placuit ut aliquanto tempore 
a communione separentur”; E. Schillebeeckx, op. cit., s. 253–255; M. Simon, op. cit., s. 157–158.

75	 1 Kor 7, 12–15; J. Chrys., Hom. XIX, 12–15; E. Schillebeeckx, op. cit., s. 260-263; L. Winniczuk, 
Ludzie, zwyczaje i obyczaje starożytnej Grecji i Rzymu, t. 1, Warszawa 1983, s. 237: na temat form 
tradycyjnego małżeństwa.

76	 1 Kor 7, 12‒15; J. Chrys., Hom. XIX, 12–15, XXXIII, 5; E. Schillebeeckx, op. cit., s. 253–264; L. Winniczuk, 
op. cit., s. 237–244.

77	 Elvira, can. 78; M. Simon, op. cit., s. 156–158.
78	 Elvira, can. 78; E. Schillebeeckx, op. cit., s. 253–264.
79	 Elvira, can. 69: „Si quis forte habens uxorem semel fuerit lapsus, placuit eum quinquennium agree debere 

poenitentiam et sic reconciliari, nisi necessitas infirmitatis coegerit ante tempus dari communionem: 
hoc et circa feminas observandum”; E. Schillebeeckx, op. cit., s. 247, 251.

80	 Ancyra, 314, can. 20; E. Dassmann, Kirchengeschichte II/2. Theologie und innerkirchliches Leben 
bis zum Ausgang der Spätantike, Stuttgart ‒ Berlin ‒ Köln 1999, Band 11, 2, s. 30; E. Schillebeeckx, 
op. cit., s. 251–252.



21Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

jedynie kobieta była karana za tego typu wykroczenia)81. Właściwie dla 
ojców synodalnych nie było też różnicy, kto z kim dokonuje tego aktu, 
co niewątpliwie nie jest charakterystyczne dla ówczesnej moralności, 
która stopień przestępstwa wiązała ze stanem społecznym zamiesza-
nych w sprawę stron82. Na wszelki wypadek w Elwirze, w kanonie 81, 
zakazano kobietom zamężnym wysyłania i otrzymywania listów pry-
watnych we własnym imieniu, bez zgody męża83. Mężczyznom anoni-
mowy autor Konstytucji Apostolskich zakazał czytania wszelkich ksią-
żek pogańskich, co właściwie oznaczało odcięcie od kształcenia 
szkolnego, które na nich było oparte84. Zakazy te dotyczyły przede 
wszystkim prowincji wschodnich, ale i w pewien sposób zachodnich, 
gdzie szczególnie w miastach stopień emancypacji niewiast był duży, 
a wolny mężczyzna nie podlegał dotychczas żadnym ograniczeniom 
moralnym. Przy recepcji takich postanowień synodów należy zauwa-
żyć, że istotna była sprawa przestrzegania ustawodawstwa synodalne-
go i soborowego w ówczesnym Kościele, teoretycznie kanony zgro-
madzenia lokalnego dotyczyły tylko tej prowincji, w której synod 
obradował, a nie całego Kościoła85. Fakt ich akceptacji lub nie był w ge-
stii duchowieństwa sąsiednich metropolii, które mogły, ale nie musiały 
je przyjąć86. Dopiero wówczas były one obowiązujące dla wiernych. 
Inaczej było w przypadku zgromadzenia generalnego biskupów, czyli 
soboru, w tym przypadku prawnie jego kanony były obowiązujące 
w całym Kościele87. Jednak i wtedy rzeczywistość była dalej skompli-
kowana, gdyż nawet powszechne poparcie wśród biskupów, uczestni-
ków i tych, którzy podpisywali na znak poparcia ustawodawstwo soboro-
we, czy naciski cesarza nie skłaniały części wiernych i kleru do ich 
przyjęcia88. Synody i sobory były też miejscem poszukiwania kompromi-
sów ze zwaśnionymi odłamami, jak to było w przypadku biskupów: Pawła 

81	 E. Dassmann, Kirchengeschichte II/2, s. 30; M. Simon, op. cit., s. 151–158.
82	 M. Simon, op. cit., s. 151–158.
83	 Elvira, can. 81; M. Simon, op. cit., s. 151–158.
84	 ConstApol., I. 4, 6; A. Demandt, op. cit., s. 444.
85	 A. Demandt, op. cit., s. 443; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501.
86	 A. Demandt, op. cit., s. 442–443; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501.
87	 A. Demandt, op. cit., s. 444; M. Feijoo, Espacios urbanos e identidad religiosa en el occidente Europeo 

durante la antigüedad tardia. Urban spaces and religious identity in western Europe during the late 
antiquity, „Antesteria”, 4: 2015, s. 322; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501.

88	 G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501; L. Winniczuk, op. cit., s. 237–244.



Dariusz Spychała22

z Samosaty, Melecjusza z Lykopolis, Eustacjusza i Paulina z Antiochii89. 
Rezultaty były różne, ale póki hierarchia nie rozstrzygnęła, wierni mu-
sieli trzymać się z daleka od schizmatyków i heretyków90. W takiej sy-
tuacji utrzymywano kontakty przede wszystkim z przedstawicielami 
swojego Kościoła, oczywiście katolickiego, z innych miast czy wsi 
rozległego Imperium91. Pewnym problemem była kwestia rozpozna-
wania współbrata w wierze. Służyły do tego listy od wspólnot poza-
rzymskich i szczególnie cenny list od męczennika, opracowany spe-
cjalny system znaków rozpoznawczych i kolejny dokument 
potwierdzający stopień uzyskanych święceń: ostariusza, lektora, eg-
zorcysty, akolity, subdiakona, diakona i prezbitera oraz biskupa92. Ten 
system nie do końca się sprawdził i osiem lat później synod w Arles 
postanowił w kanonie 10, że listy od męczenników mają być anulowa-
ne, a zainteresowani otrzymają inne listy polecające93. Kanony 7 i 8 
synodu w Antiochii w 341 roku zaostrzyły to prawo, gdyż stwierdziły 
niemożność przyjmowania obcych do wspólnoty bez listu polecające-
go, choć dopuściły możliwość wystawiania ich przez chorepiskopa (bi-
skupa wiejskiego)94. Natomiast prezbiterowie mieszkający i pracujący 
na wsi nie mogli wystawiać listów kanonicznych, chyba że adresowane 
były do biskupa sąsiedniej diecezji95. Oznaczało to, że księża miejscy 
mieli możliwość wystawiania takich dokumentów, co ułatwiało prze-
pływ wiernych z miast Cesarstwa do samego Rzymu czy większych 
metropolii. Z nieustalonych powodów wprowadzono więc ogranicze-
nia przemieszczania się wiernych ze wsi, którzy bez takiego listu nie 
mogli zostać członkami jakiejkolwiek wspólnoty swojego wyznania. 
Teoretycznie szybko poznawano osoby uczęszczające na niedzielne 
msze św., potwierdza to kolejny kanon (tym razem 21) hiszpańskiego 

89	 A. Demandt, op. cit., s. 43, 72, 463–464.
90	 Nicea, 325, Epistula ad Aegyptios [dalej: Ep. ad. Aegip.], can. 6 decyduje, że „Placuit igitur Meletium 

quidem, humanius agere sancto concilio benignius commoto-pro enim certa ratione nullam indulgentiam 
merebatur-manere in civitate sua nullamque habere potestatem neque provehendi nec ordinandi 
episcopos”; kanon ten ogranicza działalność Melecjusza, pozostawia mu sam tytuł biskupa; Nicea, 
can. 8; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501; M. Simon, op. cit., s. 151–158.

91	 A. Demandt, op. cit., s. 443–455.
92	 Elvira, can. 25: „Omnis qui attulerit litteras confessorias sublato nominee confessoris…”; A. Demandt, 

op. cit., s. 444–445.
93	 Arles, 314, II/A, can. 10: „De his quis confessorum litteras afferent, placuit ut, sublates eis litteris, 

alias accipiant communicatorias”.
94	 Antiochia, 341, can. 6–7.
95	 Ibidem.



23Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

synodu, który podaje, że „jeśli jakiś mieszkaniec miasta przez trzy nie-
dziele nie przyjdzie do kościoła, należy go wykluczyć na krótki czas, 
aby dał oznaki poprawy”96. Pod względem prawnym na większości ob-
szaru Cesarstwa trwało prześladowanie chrześcijan, a pod rządami ojca 
Konstantyna, Konstancjusza Chlorusa, ojcowie synodalni byli przeko-
nani, że wierni są grupą na tyle stabilną, że można ich policzyć i ziden-
tyfikować97. Wygląda na to, że ludzie w Kościele nie byli anonimowi 
nawet w okresie zagrożenia98. Ustawodawstwo synodu w Elwirze było 
popularne wśród wspólnot tzw. Wielkiego Kościoła, rozmieszczonych 
nie tylko w zachodnich prowincjach Cesarstwa, ale i na Wschodzie, 
jednak należy pamiętać o tym, że niedziela nie była jeszcze w 306 roku 
oficjalnie dniem świątecznym, choć była już wolna od pracy, szczegól-
nie w miastach99. Ten paradoks wiąże się z faktem, że w rzymskim ka-
lendarzu każdy dziewiąty dzień był dniem targowym, czasem odpo-
czynku dla chłopów przybyłych do miasta na targ100. Od II wieku po 
Chrystusie przeniesiono ten zwyczaj na okresy zawierające siedem dni, 
co stworzyło nasz tydzień i niedzielę, przed ostateczną interwencją 
Konstantyna w tej dziedzinie101. W ten sposób dotychczasowy dies So-
lis i dies dominicus stał się chrześcijańską niedzielą102. Można dodać, 
że w rzymskim kalendarzu dni pracujących (fasti) w każdym roku było 
mniej niż dni niepracujących (nefasti)103. Samych świąt było zaś 175 
na 365 dni, a do tego dochodziły wspomniane dni feralne, w które się 
nie pracowało104. Jak podkreśla Marek Tulliusz Cyceron w księdze dru-
giej punkcie VIII swojej pracy zatytułowanej O prawach, w dniach 
świątecznych także niewolnicy nie pracowali105. Dla chrześcijan naj-
ważniejsza była niewątpliwie niedziela i święta takie jak Wielkanoc, 

96	 Elvira, can. 21: „Si quis in civitate positus tres dominicas ad ecclesiam non accesserit, pauco tempore 
abstineatur, ut correptus esse videatur”.

97	 Gesta (Coll. Avell.), I, 1–3; M. Feijoo, op. cit., s. 322.
98	 A. Demandt, op. cit., s. 55–59, 440–442.
99	 Ibidem, s. 71–72; M. Feijoo, op. cit., s. 314, 332; J.N. Robert, Rzym. Przewodnik po cywilizacji, tłum. 

M. Aszkiełowicz, Warszawa 2007, s. 143; M. Simon, op. cit., s. 457.
100	 A. Demandt, op. cit., s. 71–72; J.N. Robert, op. cit., s. 143; M. Simon, op. cit., s. 457.
101	 A. Demandt, op. cit., s. 71–72.
102	 A. Demandt, op. cit., s. 71–72; M. Simon, op. cit., s. 457.
103	 A. Demandt, op. cit., s. 71‒72; J.N. Robert, op. cit., s. 143, 216; M. Simon, op. cit., s. 457.
104	 A. Demandt, op. cit., s. 71–72.
105	  Cicero, De legibus, w: idem, De re publica, De legibus, London ‒ Cambridge 1943, II. 8, XII: podaje, 

że „warunkiem odbywania świąt i uroczystości dla wolnych jest zaniechanie swarów i kłótni, dla 
niewolników przerwanie zajęć i prac”.



Dariusz Spychała24

w czasie których należało obowiązkowo udać się do kościoła106. Ina-
czej wyglądała sprawa obchodów ku czci świętych, które od IV wieku 
były przeprowadzane na cmentarzach lub w martyriach, czyli budow-
lach zbudowanych nad ich grobowcami107. Jedynie wówczas chrześci-
janie zbierali się na oficjalne wieczorne czuwania, by brać udział w na-
bożeństwie ku czci męczennika108. Zdaniem Jana Chryzostoma 
w Kościele antiocheńskim (w Rzymie było podobnie) wdowy (to też 
stan kościelny) przebywały w kościele właściwie cały czas, w dzień 
i w nocy, śpiewając psalmy109. W takich martyriach rzymskich, jak np. 
św. Piotra na Watykanie czy św. Pawła za Murami, nie odprawiano pu-
blicznych mszy w święta ogólne, czyli także w niedziele110. Jako że 
budowle takie były liczne w stolicy Cesarstwa, ograniczało to znacznie 
miejsca niedzielnych zebrań (celebracji) dla chrześcijan111. Było to dużą 
przeszkodą, gdyż według tradycji chrześcijańskiej wszystkie czynno-
ści liturgiczne wykonywano do godziny piętnastej (szczególnie wcze-
snym rankiem), a w danym kościele msze odbywały się tylko raz w nie-
dzielę i święta powszechne112. By zaradzić temu problemowi, 
prawdopodobnie wynajmowano w tym celu rzymskie bazyliki, czyli 
świeckie budowle targowo-sądowe, by móc pomieścić wiernych113. 
W tym samym czasie martyria poświęcone świętym były puste114. Ofi-
cjalny rzymski Kościół od czasów Konstantyna i papieża Sylwestra był 
bogaty, a do tego władze chętnie dostarczały mu środki na budowanie 
nowych świątyń, utrzymanie starych i na funkcjonowanie całej struk-
tury administracyjnej, takiej pomocy nie dostawały pozostałe denomi-
nacje115. Mimo wspomnianych zabezpieczeń w dziedzinie rozpozna-
wania przynależności chrześcijan do danej denominacji kolejne synody 
i sobór w Nicei przyjęły prawo zakazujące wyświęcania na poszcze-

106	 A. Demandt, op. cit., s. 71–72.
107	 Ibidem, s. 68, 150, 156, 174, 223, 288, 379, 381, 430; B. Filarska, Początki sztuki chrześcijańskiej, 

Lublin 1986, s. 27–95.
108	 A. Demandt, op. cit., s. 68, 150, 156, 174, 223, 288, 379, 381, 430; B. Filarska, Początki architektury, 

s. 40‒41.
109	 J. Chrys., Hom., XXX, 4.
110	 A. Demandt, op. cit., s. 68, 150, 156, 174, 223, 380; B. Filarska, Początki architektury, s. 45–50, 73–74.
111	 A. Demandt, op. cit., s. 68, 150, 156, 174, 223, 288, 379, 381, 430; B. Filarska, Początki architektury, 

s. 40–41.
112	 A. Demandt, op. cit., s. 68, 150, 288, 379, 381, 430; B. Filarska, Początki architektury, s. 40–41.
113	 A. Demandt, op. cit., s. 68, 145, 150, 288, 378–380.
114	 Ibidem, s. 68, 145, 150, 288, 378–380.
115	 Ibidem, s. 68, 73, 79, 145, 150, 288, 378–380; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501.



25Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

gólne stopnie święceń tych ludzi, którzy otrzymywali chrzest poza te-
renem swojej metropolii (w dalekich stronach)116. W ten sposób świę-
ceń nie powinien uzyskać np. Augustyn z Hippony, który uzyskał chrzest 
w Mediolanie. W takiej sytuacji neofita nie mógł być przyjęty do kleru 
w Afryce117. Trudno powiedzieć, czy zdaniem tego kanonu powinien 
być on prezbiterem w Italii, czy w ogóle nie powinien być prezbiterem. 
Wspomniany Augustyn był synem chrześcijanki Moniki i poganina Pa-
trycjusza118. W jego przypadku właściwie wszelkie otrzymane godno-
ści kościelne były pozyskiwane przy ignorowaniu oficjalnego ustawo-
dawstwa kościelnego119.

W Wiecznym Mieście ukształtowała się skomplikowana pod wzglę-
dem wzajemnych powiązań sieć wspólnot, które funkcjonowały w cał-
kowitym osamotnieniu, co nie dotyczyło tylko wspomnianych wier-
nych oficjalnego Kościoła (nicejczyków)120. W IV wieku byli to, obok 
przedstawicieli głównego nurtu Kościoła, także nowacjanie, którzy 
przyjęli doktrynalne postanowienia soboru, ale nie łączność organi-
zacyjną, czyli prawnie byli schizmą, także schizmatyczni nicejczycy, 
tacy jak: damazjanie, feliksjanie, ursynianie czy lucyferianie, którzy 
nie utrzymywali ze sobą, z pewnymi wyjątkami, żadnych stosunków 
oficjalnych121. Nad Tybrem funkcjonowali także przedstawiciele here-
tyckich: montanistów, monarchian (np. uczniów Noetosa), paulistów 
(od Pawła z Samosaty), tertulianistów, donatystów (którzy byli herezją, 
a nie schizmą), homejczyków, macedonian, homojuzjan, anomejczyków 
(czyli arian), marcelian (od Marcelego z Ancyry), fotynian (od Fotyna 
z Sirmium), apolinarystów czy sabelian122. Były też tam, wspomniane 
wyżej, wspólnoty niechrześcijańskich, dualistycznych marcjonitów, 
manichejczyków i mniej czy bardziej związanych z nauką Chrystusa 

116	 Elvira, can. 24: „Omnis qui in peregre fuerint baptizati, eo quod eorum minime sit cognita vita, placuit 
ad clerum non esse promovendos in alienis provinciis”.

117	 P. Brown, Augustyn z Hippony, tłum. W. Radwański, Warszawa 1993, s. 119–120.
118	 Ibidem, s. 11–14.
119	 Ibidem, s. 133‒141, 185–190.
120	 G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219.
121	 Gesta (Coll. Avell.), I, 1; E. Dassmann, Kirchengeschichte II/2, s. 54; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., 

s. 99–102; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219–230.
122	 Kartagina [dalej: Cart.], 220; Cart., 251: potępienie nauk Felicissimusa i apostolicae sancti 

Nowacjana w Afryce; Synn., 235 r.; W.H.C. Frend, op. cit., s. 20, 120, 128–129; H. Pietras, Sobór 
nicejski (325). Kontekst religijny i polityczny. Dokumenty i Komentarze, Kraków 2013, MT 74, 
s. 11–27, 88–89; D. Spychała, Przemiany, s. 370–372.



Dariusz Spychała26

gnostyków, szczególnie walentynian i bazylidian123. Mimo doktrynal-
nego oddalenia od centrum chrześcijańskiej doktryny nawet rzymscy 
marcjonici, montaniści i część gnostyków pretendowali, jak przedsta-
wił to np. św. Atanazy, do miana wyznawców Kościoła Powszechne-
go, a ich przywódcy do godności prawdziwego następcy św. Piotra124. 
W tej gmatwaninie różnych imion nie dziwi, że cesarze: Gracjan, Wa-
lentynian II i Teodozjusz, okazując poparcie dla nicejskiej ortodoksji, 
zadekretowali, że mieszkańcy Imperium mieli wierzyć tak jak „bi-
skup Damazy i Piotr, biskup Aleksandrii, mąż apostolskiej święto-
ści”125. Należy podkreślić, że to Piotr jest „episcopum virum apostoli-
cae sanctitatis”, dla Damazego czas świętości jeszcze nie nadszedł126. 
Jednak także w Aleksandrii Piotr nie był jedynym biskupem, byli tam 

123	 W.H.C. Frend, op. cit., s. 201, 233, 235–236, 242, 300; D. Spychała, Przemiany, s. 369–373.
124	 D. Spychała, Przemiany, s. 369–373.
125	 Codicis Theodosiani, Liber sextus decimus (Kodeks Teodozjusza, księga szesnasta), tłum. A. Caba, 

oprac. M. Ożóg, H. Pietras, Kraków 2014, ŹMT 71, SCL, vol. VII, 27 II. 380 r.: „Cunctos populos, 
quos clementiae nostre regit temperamentum, in tali volumus religione versari, quam divinum Petrum 
apostolum tradidisse Romanis religio usque ad nunc ab ipso insinuata declarat quamque pontificem 
Damasum sequi claret et Petrum Alexandriae episcopum virum apostolicae sanctitatis”.

126	 Ammiani Marcellini [dalej: Am. Marc.], Rerum gestarum libri gui supersunt [dalej: Rerum], ed. 
W. Seyfarth, adiuv. L. Jacob-Karau et I. Ulmann, Vol. I: libri XIV–XXV, Leipzig 1979, Biblioteka 
Teubneriana, XV. 7, XXI. 16; Aug., Haer., 48–49; Faust., Marc., Lib., Praefatio, De eodem schismate 
Ursini, I: „Cum Liberio Damasus ejus”, II. 2‒3; LP, 37: Liberius: „fuit temporibus Constanti usque 
ad Constantio Aug. III”; 38: Feliks II; 39: Damasus; Rufini Aquileiensis, Historiae Ecclesiasticae, 
libri duo, Patrologiae Latina 21, Pariisis 1845; idem, Storia dela Chiesa. Traduzione, interduzione 
e note a cura di Lorenzo Dattrino, Roma 1986, I. 12, 20, 23; Soc., HE, II. 2–5; Hermiae Sozomenii 
[dalej: Soz.], Historia ecclesiasstica [dalej: HE], PG 67, Parisiis 1864, III. 1–2, VI. 6; Ariusz, w: J.M. 
Szymusiak, M. Starowieyski, Słownik wczesnochrześcijańskiego piśmiennictwa [dalej: SWP], Poznań 
1971, s. 47–48; Arianizm, w: Encyklopedia Kościelna [dalej: EKośc.], red. F.L. Cross, E.A. Livingstone, 
Warszawa 2004, t. 1, s. 128–130; Ariusz, w: EKośc., t. 1, s. 130–131; Costanzo II, w: Dizionario, 
a cura di D. Bowder, Roma 2001, s. 95–97; A. Demandt, op. cit., s. 81–88; R. Klein, Constantius II. 
Und die christliche Kirche, Darmstadt 1977. Bibliothek der Klassischen Altertumswissenschaften, 
Band 22, s. 29–32, 68–70; H. Fros, Damazy, col. 6; E.A. Livingstone, Arianism, w: idem, Oxford 
concise Dictionary of the Christian Church [dalej: ODCh], Oxford ‒ New York 1996, s. 32‒33; idem, 
Damasus, w: ODCh, s. 141; E.M. Seiler, Konstantios II. bei Libanios. Eine kritische Untersuchung 
des überlieferten Herrscherbildes, Frankfurt am Main 1998, s. 196; M. Simonetti, La crisi, s. 387; 
D. Spychała, Cesarze rzymscy a arianizm od Konstantyna Wielkiego do Teodozjusza Wielkiego (312–395 r.), 
Poznań 2007, „Xenia Posnaniensia”, Monografia 7, s. 52–57; idem, Constantin Ier  et ses successeurs 
a l’égard des religions traditionneles et du christianisme. Questions choisies, w: Within the Circle, 
red. K. Twardowska, M. Salamon, S. Sprawski, Kraków 2014, s. 263–273; idem, Jerzy z Kapadocji, 
antynicejski biskup Aleksandrii. Realizator polityki religijnej Konstancjusza II i bibliofil, w: A.A. 
Kluczek, N. Rogosz, A. Bartnik, W kręgu ikon władzy, ludzi oraz idei świata starożytnego, Katowice 
2014, s. 205–219; idem, Chrześcijanie a ,,kult cesarza” za panowania Konstantyna Wielkiego i jego 
synów w latach 306–361, w: L. Mrozewicz, K. Balbuza, Świat starożytny. Jego polscy badacze i kult 
panującego, Poznań 2011, s. 469–476; J. Steinmann, Hieronymus. Ausleger der Bibel. Weg und Werk 
eines Kirchenvaters, Leipzig 1971, s. 8, 112; P. Stockmeier, Glaube und Religion in der frühen Kirche, 
Freiburg ‒ Basel – Wien 1973, s. 84, 93–102; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 235.



27Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

też eparchowie homejczyków, anomejczyków, melecjan, nowacjan czy 
apolinarystów itd.127.

Wiek IV to czas wychodzenia Kościoła ze strefy religii prześladowa-
nej i osiągnięcie statusu najpierw wyznania domu cesarskiego, a następ-
nie kultu państwowego128. Z różnych lektur zapamiętaliśmy chrześcijan 
chowających się, w celu odprawiania celebracji liturgicznych, po kata-
kumbach, na cmentarzach i w domach prywatnych129. Pierwsze z wspo-
mnianych miejsc, choć było miejscem kultu świętych, nie nadawało się 
na urządzanie większych zgromadzeń wiernych i należy ograniczyć je do 
legendy, pozostawały więc cmentarze i domy prywatne130. Miejsca prze-
znaczone dla masowego pochówku zmarłych znajdowały się za murami 
Miasta i nie były z reguły otoczone własnymi opłotkami czy solidnym 
ogrodzeniem131. Było to właściwie drugie miasto, zabudowane grobow-
cami sięgającymi pierwszego piętra miejskich budynków, posiadającymi 
czasami salkę biesiadną, wieczorami zamieniające się w raj dla poszu-
kiwaczy najróżniejszych zabaw i dla osób niezbyt szacownych profe-
sji132. Takie budowle zachowały się w podziemiach Bazyliki św. Piotra 
na Watykanie, która została wybudowana na cmentarzu w większości 
pogańskim133. Uzyskanie pozwolenia na jej powstanie było możliwe, 
gdyż osobą upoważnioną do takich działań był zwierzchnik kultu po-
gańskiego w Rzymie (pontifex maximus), czyli cesarz Konstantyn, ini-
cjator tego projektu134. W interesującym nas okresie z tytułem każdego 
władcy połączony był tytuł pontifex maximus i nadzór nad kultami po-
gańskimi135. W dniach niepogodnych cmentarze chrześcijan były pogrą-
żone w mroku, gdyż prawodawstwo synodalne np. z Elwiry (kanon 34) 
nakazywało: „nie należy w dzień palić świec na cmentarzu, aby nie nie-

127	 G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499‒501; D. Spychała, Przemiany, s. 369–373.
128	 M. Feijoo, op. cit., s. 321–322.
129	 Ibidem, s. 321–322; B. Filarska, Początki architektury, s. 101–103; D. Spychała, Anomeizm (arianizm, 

neoarianizm, eunomianizm) na Zachodzie Imperium Rzymskiego od zaistnienia do IV w. po Chr. 
Problem teologiczny i filozoficzny, Bydgoszcz 2020, s. 31; idem, Przemiany, s. 367‒368; M. Simon, 
op. cit., s. 201, 206, 215, 335, 427.

130	 M. Simon, op. cit., s. 201, 206, 215, 335–337, 427; D. Spychała, Przemiany, s. 102–112.
131	 B. Filarska, Początki sztuki, s. 12–27; M. Simon, op. cit., s. 201, 206, 215, 335, 427.
132	 M. Simon, op. cit., s. 201, 206, 215, 335, 427; B. Filarska, Początki sztuki, s. 12–20.
133	 B. Filarska, Początki architektury, s. 70–73; eadem, Początki sztuki, s. 12–26.
134	 A. Demandt, op. cit., s. 79‒105; B. Filarska, Początki architektury, s. 70–71; D. Spychała, Przemiany, 

s. 143–145.
135	 A. Demandt, op. cit., s. 79–105; B. Filarska, Początki architektury, s. 70–71; D. Spychała, Przemiany, 

s. 143‒145.



Dariusz Spychała28

pokoić duchów świętych. Kto się nie dostosuje, ma być odsunięty od 
wspólnoty Kościoła”136. W nocy prawdopodobnie już tego zakazu nie 
było, ale i tak na cmentarzach nie było zbyt bezpiecznie, gdyż tenże sy-
nod w kanonie 35 zadekretował: „zakazuje się kobietom czuwania na 
cmentarzu, gdyż często pod pretekstem modlitwy popełniane są poważ-
ne wykroczenia”137. Nie wiemy, czy zakaz ten dotyczył całego dnia, czy 
tylko nocy. Z miejsc, gdzie mogła się zbierać wspólnota chrześcijan, na-
leży wykluczyć prawdopodobnie także place, pola czy w ogóle tereny 
pod gołym niebem, gdyż nie wiadomo, czy w interesującym nas okresie 
odprawiano gdziekolwiek msze polowe138. Jak wspomniano, prawdo-
podobnie nie i cmentarzy jako miejsce zebrań liturgicznych chrześcijan 
raczej też nie należy brać pod uwagę139. Pozostają jednak domy prywat-
ne oraz takie miejsca, jak rzymskie groty, np. u tertulianistów140. Nie-
przypadkowo w literaturze, nie tylko popularnej, poszukując miejsc dla 
odprawiania mszy w święta i w niedziele, wspomina się często właśnie 
domy prywatne141. W tradycji kościelnej i w literaturze miały być one, 
jako tzw. kościoły domowe, podstawowym miejscem zebrań wiernych 
w okresie prześladowań oraz do czasu wzniesienia budynków właści-
wych do celów liturgicznych142. Jednak i tu występują pewne problemy. 
Po pierwsze, z wyjątkiem cesarskich i arystokratycznych pałaców, domy 
prywatne w Rzymie nie były w stanie pomieścić kilkuset osób, bo o ta-
kiej co najmniej liczbie wiernych jest tu mowa143. Do tego nie wiado-
mo, kto miałby odprawiać w nich msze, gdyż w pierwszych wiekach po 
Chrystusie samodzielność prezbitera w głoszeniu kazań i odprawianiu 
mszy była czysto iluzoryczna144. Pod koniec III i w wieku IV jedynie bi-
skup wygłasza kazania, odprawia msze, przygotowuje katechumenów 
do chrztu, chrzci i zarządza diecezją145. Nawet jeżeli do II wieku die-

136	 Elvira, can. 34: „Cereos per diem placuit in coemeterio non incendi, inquietandi enim sanctorum 
spiritus non sunt. Qui haec non observaverint arceantur ab ecclesiae communione”.

137	 Elvira, can. 35: „placuit prohiberi ne feminae in coemeterio pervigilent, eo quod saepe sub obtentu 
orationis latenter scelera committunt”.

138	 M. Feijoo, op. cit., s. 313–314; D. Spychała, Przemiany, s.135: znane są informacje o odprawianiu 
przez wojsko ceremonii religijnych (pogańskich) pod gołym niebem.

139	 M. Feijoo, op. cit., s. 313–314; B. Filarska, Początki architektury, s. 40–41.
140	 M. Feijoo, op. cit., s. 313–314; D. Spychała, Anomeizm, s. 31.
141	 D. Spychała, Anomeizm, s. 31.
142	 Idem, Przemiany, s. 366–368.
143	 Idem, Anomeizm, s. 31; idem, Przemiany, s. 369–373.
144	 Idem, Przemiany, s. 369–373.
145	 M. Edwards, op. cit., s. 3‒7, 64–75, 102; D. Spychała, Przemiany, s. 367–368.



29Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

cezją rzymską zarządzało kolegium prezbiterów, a biskup był jedynie 
przewodniczącym tego grona, to nie wiemy, jakie kompetencje liturgicz-
ne mieli jego członkowie146. Od II wieku we wszelkich denominacjach 
chrześcijańskich pojawił się proces zmierzający do utworzenia monar-
chicznej roli biskupa147. Ostatecznie wspólnoty domowe zostały podpo-
rządkowane władzy jednego zwierzchnika: nadzorcy, biskupa, episcopa 
czy eparchy148. Wspominając takie wspólnoty w literaturze od czasów 
listów św. Pawła, napotykamy na imiona mężczyzn i kobiet pełniących 
rolę zarządzających daną wspólnotą domową, często byli to po prostu 
właściciele gmachu, jednak nie wiadomo, czy mieli, we wspomnianych 
okolicznościach, jakieś kompetencje liturgiczne149. Nawet w charyzma-
tycznym Kościele montanistów, współzałożonym przez dwie prorokinie 
i prezbitera Montana, mimo informacji o kobietach pełniących funkcję 
prezbitera i diakona, nie wiadomo, w jaki sposób była ona realizowana 
i czy dotyczyła całej wspólnoty, czy tylko kobiet150. Wiadomo, że dia-
konisy w Kościele nicejskim pełniły swoje zadania tylko wobec kobiet, 
prawdopodobnie nigdy w całej wspólnocie151. Miałyby one i tak takie 
same ograniczenia jak mężczyźni, czyli niemożność głoszenia kazań 
i, bez zgody biskupa, odprawiania mszy152. Mimo dyskusji historyków 
niewątpliwie Kościół (Kościoły) jednak istniał i w jakiś sposób radził 
sobie ze wspomnianymi problemami. Pewnym wyjściem z tej sytuacji 
wydaje się być system specjalnych zezwoleń biskupa dla prezbitera, ale 
nie należy z tym przesadzać. Przykładowo, pierwszym kapłanem głoszą-
cym w Afryce kazania był, dopiero w IV wieku, niezawodny w tej roli, 
Augustyn z Hippony153. W Antiochii Jan Chryzostom głosił kazania za 
zgodą biskupa Melecjusza i następnie jego następcy, Flawiana154.

W interesującym nas okresie nad Italią panowali: Konstancjusz Chlo-
rus, Maksencjusz, Konstantyn Wielki, Konstantyn II, Konstans, Ma-
gnencjusz, Konstancjusz II, Julian, Jowian, Walentynian I, Gracjan, 

146	 J.N.D. Kelly, s. 16–17; D. Spychała, Przemiany, s. 367‒368.
147	 D. Spychała, Przemiany, s. 367–368.
148	 M. Feijoo, op. cit., s. 314–315; B. Filarska, Początki architektury, s. 30–31.
149	 D. Spychała, Przemiany, s. 367.
150	 A. Demandt, op. cit., s. 444, 451; W.H.C. Frend, op. cit., s. 120.
151	 ConstApol., VIII. 19, 1–2–20, 1–2: autor przedstawia przepisy poświęcone ordynacji diakonisy 

w głównym nurcie Kościoła; A. Demandt, op. cit., s. 444, 451.
152	 A. Demandt, op. cit., s. 444, 451.
153	 Ibidem, s. 106, 132, 142, 306.
154	 Ibidem, s. 169, 275, 295, 399.



Dariusz Spychała30

Maksymus, Walentynian II, Teodozjusz I, Eugeniusz i Honoriusz155. 
Z wymienionych zaś chrześcijaństwu sprzyjali: Konstancjusz I, Mak-
sencjusz, Konstantyn Wielki, Konstantyn II, Konstans, Konstancjusz II, 
Jowian, Walentynian I, Gracjan, częściowo Maksymus, Walentynian II, 
Teodozjusz i Honoriusz156. Jednak do Gracjana wszyscy oni dalej utrzy-
mywali tradycję piastowania funkcji pontifex maximus, co ich osobistą 
sytuację we wspólnocie chrześcijańskiej stawiało pod znakiem zapyta-
nia157. Prawnie chrzest Konstantyna Wielkiego, Konstancjusza, Konstan-
tyna II, Konstansa, Jowiana został przyjęty w sposób sprzeczny z kanona-
mi, gdyż nie wyrzekli się oni tytułu i kompetencji pontifexa maximusa158. 
Paradoksalnie, konsekwentny był w swoim działaniu Julian Klaudiusz, 
który dokonał aktu apostazji i zachował logicznie tytuł pontifexa159. Praw-
dopodobnie to zainteresowania teologiczne i chęć dominacji nad nieza-
leżnymi strukturami prowadziły natomiast Konstancjusza do chęci re-
alizacji pomysłów doktrynalnych w strukturach kościelnych160. Dlatego 

155	 Faust., Marc., Lib., II. 12; Gesta (Coll. Avell.), I, 1‒5; A. Demandt, op. cit., s. 61–143; G. Fernández 
Hernández, op. cit., s. 499–501; D. Spychała, Przemiany, s. 252–253.

156	 Am. Marc., Rerum, XXI, 16; Aug., Haer., 49‒54; Faust., Marc., Lib., II. 4–12, 51–52; Gesta (Coll. 
Avell.,), I, 1–5; Ruf., HE, I. 12, 20; Soc., HE, I. 2; Soz., HE, I. 1, 3–4, V. 19; Theodoret, Haereticarum 
fabularum compendium, PG 83, IV. 1, 3; idem, Thérapeutique des maladies helléniques, rec. P. Canivet, 
Sources Chrétiennes 57, Paris 1978, IX. 26–32; M. Clévenot, Die Christen und die Staatsmacht, 
Geschichte des Christentums im II. und III. Jahrhundret, Freiburg 1988, s. 187–189; Costantino I (il 
Grande), w: Dizionario, s. 92–93; R. Klein, op. cit., s. 29–32, 68–70; E.A. Livingstone, Arianism, 
w: idem, ODCh, s. 32–33; idem, Arius, w: ODCh, s. 34; idem, Constanine the Great, w: ODCh, 
s. 127–128; Costanzo II, w: Dizionario, s. 96–97; H.I. Marrou, Zmierzch Rzymu czy późna starożytność? 
(III‒VI wiek), tłum. M. Węcowski, Warszawa 1997, s. 87; E.M. Seiler, op. cit., s. 47–50, 212–223; 
D. Spychała, Cesarze rzymscy, s. 47–52; idem, Anomeizm, s. 254–255; idem, Feliks II (antypapież?) 
wobec postanowień soboru nicejskiego, w: Servitium Klio in honorem Professoris Alberti Kotowski, 
red. M.G. Zieliński, Z. Biegański, Bydgoszcz 2021, s. 453; J. Steinmann, op. cit., s. 8; P. Stockmeier, 
op. cit., s. 82–89; E. Wipszycka, Kościół, s. 25–27.

157	 Faust., Marc., Lib., II. 12; Gesta (Coll. Avell.), I, 1–5.
158	 Faust., Marc., Lib., II. 12; Gesta (Coll. Avell.), I, 1–5; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501.
159	 Faust., Marc., Lib., II. 51: uważają, że Konstancjusz był opiekunem heretyków, a Julian wrogiem 

chrześcijańskiej religii; A. Demandt, op. cit., s. 93–109.
160	 Am. Marc., Rerum, XXI, 16; Eusebiou tou Pamphilou eis ton bion makariou Konstantintinou tou 

basileos, PG, 20, Parisiis 1857, I. 1–3, 5, 12–13, 22, II. 62–63; Faust., Marc., Lib., II. 12–29; Gesta 
(Coll. Avell.), I, 1–5; Ruf., HE, II. 13–14; Teod., Haer., IV. 1; D. Bowder, Costante I, w: Dizionario, 
s. 91–92; idem, Costantino I, w: Dizionario, s. 93–94; idem, Costantino II, w: Dizionario, s. 94; idem, 
Costanzo II, w: Dizionario, s. 96–97; G. Clark, Christianity and Roman Society, Cambridge 2004, 
s. 101–102; M. Clévenot, op. cit., s. 188–193; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 499–501; J. Kulisz, 
A. Mostowska-Baliszewska, Spór o Jezusa Chrystusa w ciągu dziejów, Warszawa 1998, s. 126; 
E.A. Livingstone, Constanine the Great, s. 127; D. Spychała, Cesarze rzymscy, s. 48–52, 82–83; idem, 
Feliks, s. 455; idem, Postawa Hilarego z Poitiers wobec konfliktu dogmatycznego w Kościele w latach 
355–361, w: Florilegium. Studia ofiarowane profesorowi A. Krawczukowi z okazji dziewięćdziesiątej 
piątej rocznicy urodzin, red. E. Dąbrowa, T. Grabowski, M. Piegdoń, Kraków 2017, s. 392–393; 
idem, Walka stronnictw o tron biskupi w Rzymie w drugiej połowie IV wieku, czyli od papieża św. 
Juliusza przez Liberiusza do św. Damazego, SEG, 5: 2012, s. 217–232; J. Steinmann, op. cit., s. 8, 
110; P. Stockmeier, op. cit., s. 83–89, 92–93, 97–98; E. Wipszycka, Kościół, s. 27.



31Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

w samym Rzymie doszło najpierw do usunięcia biskupa Liberiusza, na-
stępnie do powołania przez cesarza jego następcy Feliksa161. Zgodnie 
z kościelnym prawem jedynie w kompetencji synodów danej metropolii 
czy zgromadzeń ponadregionalnych lub generalnych (soborów) leżała 
kwestia zatwierdzenia obsady stanowisk biskupich wtedy, jeśli budziły 
one kontrowersje162. Wybór Feliksa doprowadził jednak, po powrocie Li-
beriusza, do jednoczesnego pontyfikatu dwóch hierarchów, którzy mieli 
zarządzać wspólnie nicejczykami w Wiecznym Mieście163. Prawdopodob-
nie wydawało się Konstancjuszowi, że jest to możliwe, wystąpiła jednak 

161	 Am. Marc., Rerum, XV, 7, 9‒10; Athanasius [dalej: At.], Historia arianorum ad monachos [dalej: HA], 
ed. H.G. Opitz, w: Athanasius Werke II, Berlin 1935, s. 75–76; Faust., Marc., Lib., II. 1–2; Gesta, 
I, 2–3; Philostorgius, Kirchengeschichte. Mit dem Leben des Lucien von Antiochen und den Fragmenten 
eineis arianischen Historiographen, hrsg. J. Bidez, F. Winkelmann, Berlin 1981, IV. 3; LP, 38: Feliks; 
Ruf., HE, I. 23: podaje, że bliskim współpracownikiem papieża Liberiusza był diakon Feliks; Soc., 
HE, II. 37; Theodoret [dalej: Teod.], Historia ecclesiastica [dalej: HE], PG 82, I. 16–17: podkreśla, że 
Feliks był diakonem; D. Bowder, (S.) Pietro, s. 223; A. Demandt, op. cit., s. 89; D. Farmer, Damasus, 
w: idem, Oxford Dictionary of Saints [dalej: ODS], Oxford 1997, s. 127; G. Fernández Hernández, 
op. cit., s. 499–501; H. Fros, Damazy, col. 6; J.A. Jiménez Sánchez, op, cit., s. 100–101; J.N.D. Kelly, 
Feliks II, św., s. 52: podaje, że pod koniec 355 r. Feliks był w Rzymie archidiakonem; idem, Damazy, 
s. 52; Liberiusz, w: J.M. Szymusiak, M. Starowieyski, SWP, Poznań 1971, s. 266; E.A. Livingstone, 
Liberius, w: ODCh, s. 303; H.I. Marrou, Od prześladowań, s. 203; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., 
s. 52; D. Spychała, Cesarze rzymscy, s. 110–111; idem, Feliks, s. 456–457; idem, Walka, s. 231–232; 
J. Steinmann, op. cit., s. 9, 112; J. Śrutwa, Feliks II, antypapież, w: EK, t. 5, Lublin 1989, col. 108; 
K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 228: podkreślają rolę diakonów w Kościele rzymskim, zarówno 
Damazy, jak i Ursyn pełnili ten urząd; E. Wipszycka, Kościół, s. 26–27.

162	 Gesta, I, 2–3; Nicea, 325, can. 2, 4: podaje, że „Episcopum convenit maxime quidem ab omnibus qui 
sunt in provincia episcopis ordinari. Si autem hoc difficile fuerit, aut propter instantem necessitatem 
aut propter intneris longitudinem: modis omnibus tamen tribus in id ipsum convenientibus et absentibus 
episcopis pariter decernentibus et per scripta consentientibus tunc ordinatio celebretur. Firmitas autem 
eorum, quae geruntur per unamquamque provinciam, metropolitano tribuatur episcopo”, 5. 6, 8, 15, 
16; Soc., HE, IV. 29; G. Clark, Christianity, s. 102–103; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100‒101; 
J.N.D. Kelly, Feliks II, s. 52; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., s. 52; D. Spychała, Walka, s. 231–232; 
J. Steinmann, op. cit., s. 9, 112; E. Wipszycka, Kościół, s. 26–27.

163	 Am. Marc., Rerum, XV, 7, 9–10; At., HA, 75–76; Filost., HE, IV. 3; Gesta, I, 3; LP, 38: Feliks; Nicea, 
can. 8 stwierdza, że należy tak działać, „aby nie było dwóch biskupów w jednym mieście”; Ruf., HE, 
I. 14, 23; Soc., HE, II. 15: podkreśla, że przy wyborze Atanazego miało dojść do złamania ustaleń 
między zwolennikami Aleksandra i Melecjusza w sprawie osoby wspólnego elekta na tron biskupa 
Aleksandrii; Soz., HE, II. 17; Teod., HE, I. 16–17; A. Demandt, op. cit., s. 89; D. Farmer, Damasus, 
s. 127; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–101; J.N.D. 
Kelly, Feliks II, s. 52; idem, Damazy, s. 52; Liberiusz, w: SWP, s. 266; E.A. Livingstone, Liberius, 
s. 303; H.I. Marrou, Od prześladowań, s. 203; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., s. 52; D. Spychała, 
Cesarze rzymscy, s. 91–93, 110–111; idem, Początki życia monastycznego, reguły zakonne i biblioteki 
w Galii oraz Italii w IV i na początku V w. Wybrane zagadnienia, w: Studia z dziejów książki, prasy 
i bibliotek. Przegląd badań za lata 2010‒2013, red. Z. Kropidłowski, D. Spychała, Bydgoszcz 2014, 
s. 24–26; idem, Wybór Ambrożego Aureliusza na biskupa Mediolanu: cud czy celowe działanie 
Walentyniana I?, SEG 9: 2014, s. 75–93; idem, Feliks, s. 456–457; idem, Saint Paul et Macedonius 
ou la lutte pour le trône de l’évêque de Constantinople sous le règne de Constance II, w: Studia Lesco 
Mrozewicz ab amicis et discipulis dedicata, ed. S. Ruciński, K. Balbuza, K. Królczyk, Poznań 2011, 
s. 383–386; idem, Przemiany, s. 245; idem, Walka, s. 231‒232; J. Steinmann, op. cit., s. 9, 112; 
J. Śrutwa, Feliks II, col. 108; K. Tyburowski, Wkład Damazego w umacnianie władzy papiestwa, Vox 
Patrum, 46–47, s. 212; E. Wipszycka, Kościół, s. 27.



Dariusz Spychała32

sprzeczność z nauczaniem kościelnym, które zakazywało utrzymywania 
i nawiązywania kontaktów z heretykami i schizmatykami164. W rezulta-
cie zdecydowany opór wiernych wobec takich działań Konstancjusza do-
prowadził do ograniczenia terenu działania Feliksa do jednej, prywatnej 
świątyni przy Via Aurelia165. Miał on, z kolei, przy zachowaniu nicejskiej 
ortodoksji, nawiązać jedność kościelną z oficjalnym za Konstancjusza 
nurtem homejskim, nazywanym niezbyt trafnie ,,ariańskim”166. Zgodnie 
z tradycją i uchwałami kościelnymi w wyborze każdego biskupa, w tym 
i Rzymu, udział brali przedstawiciele hierarchii, duchowieństwa i lud, jed-
nak wszyscy musieli znajdować się w stanie łączności doktrynalnej i or-
ganizacyjnej ze zmarłym i jego diecezją167. Można do tego dodać uczest-
niczące w każdym miejskim wydarzeniu osoby przypadkowe (gapiów) 
i wynajętych specjalnie ludzi przez zwalczające się stronnictwa, czyli tzw. 
klakierów, gromadzących się wokół lub w świątyni (lub miejscu celebra-
cji), żeby wyobrazić sobie skalę zamieszania, jakie powstawało przy tej 
okazji168. Trudno stwierdzić, jaką rolę spełniał w rzeczywistości chrze-
ścijański lud w czasie rzymskiej elekcji – czy samodzielnie dokonywał 
wyboru, czy tylko akceptował dokonaną elekcję169. Możliwości w tym 

164	 Gesta, I, 3; Nicea, can. 8; Soc., HE, II. 37, IV. 29; Soz., HE, IV. 15; Teod., HE, I. 17; G. Fernández 
Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–101; J.N.D. Kelly, Feliks II, s. 51; 
idem, Damazy, s. 52; Liberiusz, w: SWP, s. 266; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., s. 52; D. Spychała, 
Feliks, s. 458; idem, Saint Paul; idem, Przemiany, s. 245; J. Steinmann, op. cit., s. 9–10; J. Śrutwa, 
op. cit., col. 108.

165	 Gesta, I, 3; LP, 38: Feliks, 2: podaje, że „He fecit basilicam via Aurelia cum presbiterii honore fungeretur 
et in eadem ecclesia emit agrum circa locum quod obtulit ecclesiae quam fecit”; Nicea, can. 8; Ruf., 
HE, I. 23; Soc., HE, II. 37; Soz., HE, IV. 15; Teod., HE, I. 17; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; 
J.A. Jiménez Sánchez, op, cit., s. 100–101; J.N.D. Kelly, Feliks II, s. 51; idem, Damazy, s. 52; E.A. 
Livingstone, Liberius, s. 303; D. Spychała, Feliks, s. 459–460; idem, Walka, s. 231–232; J. Śrutwa, 
op. cit., col. 108; E. Wipszycka, Kościół, s. 27.

166	 At., HA, 75; Gesta, I, 3; Ruf., HE, I. 23; Soc., HE, IV. 30, II. 37; Soz., HE, IV. 15, 23; Teod., HE, I. 17; 
E. Dassmann, Kirchengeschichte II/1. Konstantinische Wende und spätantike Reichskirche, Kohlhammer 
Studienbücher Theologie, Band 11, 1, Stuttgart ‒ Berlin ‒ Köln 1996, s. 77; D. Farmer, Damasus, 
s. 127; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; H. Fros, Damazy, col. 6; J.A. Jiménez Sánchez, 
op. cit., s. 100–101; J.N.D. Kelly, Hieronim. Życie, pisma, spory, tłum. R. Wiśniewski, Warszawa 
2003, s. 43; idem, Feliks, s. 51; idem, Damazy, s. 52; R. Klein, op. cit., s. 142; E.A. Livingstone, 
Liberius, s. 303; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., s. 52; M. Simonetti, op. cit., s. 236–240; D. Spychała, 
Feliks, s. 456–458; idem, Walka, s. 225–226, 231–233; J. Steinmann, op. cit., s. 9–10, 112; J. Śrutwa,  
op. cit., col. 108; E. Wipszycka, Kościół, s. 26–27.

167	 Nicea, can. 2, 4, 6, 8, 15, 16; Soc., HE, IV. 29‒30; Soz., HE, VI. 23; G. Fernández Hernández, 
op. cit., s. 499–501; A.G. Hamman, Życie codzienne w Afryce Północnej w czasach św. Augustyna, tłum. 
M. Stafiej-Wróblewska, E. Sieradzińska, Warszawa 1989, s. 279; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., 
s. 99–101; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., s. 52; D. Spychała, Feliks, s. 457; J. Steinmann, op. cit., 
s. 8–9, 112; E. Wipszycka, Kościół, s. 26–27.

168	 Nicea, can. 2, 4, 8, 15, 16; Soc., HE, IV. 29; Soz., HE, VI. 23; A.G. Hamman, op. cit., s. 279–280; 
J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102.

169	 Faust., Marc., Lib., Praef., I–II; Nicea, can. 2, 4, 8, 15, 16; Soc., HE, IV. 29; Soz., HE, VI. 23;  



33Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

przypadku było wiele, ale prawdopodobnie zwykła większość przedsta-
wicieli wiernych nie wystarczała, konieczne było poparcie diakonów, 
prezbiterów i biskupów z diecezji metropolitarnej170. Przykładowo: gło-
sami samego ludu wybrano w Hipponie, prawdopodobnie spontanicznie, 
prezbitera Augustyna Aureliusza na niekanoniczny w tym czasie urząd 
biskupa pomocniczego171. Jeszcze więcej zamieszania wywołała w 365 
i 366 roku śmierć biskupów Rzymu: schizmatycznego Feliksa i oficjal-
nego, nicejczyka Liberiusza172. Nie wiadomo, czy doszło w tym okresie 
do jakichś większych przepływów wiernych między skłóconymi ugru-
powaniami, może oprócz odłamu Damazego173.

Zgodnie z kościelnym prawem schizmatycy byli przyjmowani do 
wspólnoty przez nałożenie rąk biskupa, nie wiadomo jednak, jak sobie 
radzono w okresie sede vacante174. Ostatecznie, przy okazji równole-
głego wyboru Ursyna i Damazego na to samo stanowisko doszło, za 
panowania Walentyniana I, do walk w Wiecznym Mieście, które trwa-
ły właściwie przez cały październik 366 roku175. Jak się powszechnie 

A.G. Hamman, op. cit., s. 279–280; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–101; K. Venken, A. Dupont, 
op. cit., s. 228: podkreślają, że to duchowieństwo miało w IV w. decydujący wpływ na wybór biskupa; 
E. Wipszycka, Kościół, s. 26–27.

170	 Nicea, can. 2: „ut homines ex gentili vita nuper accedentes ad fidem et instructos brevi temporis intervallo 
mox ad lavacrum spiritale perducerent, simulque ut baptizati sunt, ad episcopatum vel  presbyterium 
promoverent: optime placuit nihil tale de reliquo fieri”; Paolino di Milano [dalej: Paul.], Vita di S. 
Ambrogio, introduzione, testo critico e note a cura di M. Pellegrino, Roma 1961, III. 6; Soc., HE, IV. 30; 
A.G. Hamman,  op. cit., s. 279–280; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–101; J. Martin, op. cit., 
s. 22, 27, 66, 124–125; D. Spychała, Wybór, s. 78–87; E. Wipszycka, Kościół, s. 29.

171	 Nicea, can. 8; P. Brown, op. cit., s. 133–136, 159–161, 185, 190, 192; J. Czuj, Żywot świętego Augustyna, 
Warszawa 1952, s. 108; A.G. Hamman, op. cit., s. 279–280; J.J. O’Donnell, Augustine, his time and 
lives, w: The Cambridge Companion to Augustine, ed. E. Stump, N. Kretzmann, Cambridge 2006,  
s. 14–16, 19; A. Ferrua, Praefatio, w: idem, Epigrammata Damasiana, Roma 1942, Sussidi allo 
Studio Delle Antichita Cristiane, publicati per cura del Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana, t. II,  
s. 12–13, 22–34; D. Spychała, Nawrócenie św. Augustyna a jego stosunek do kultury antycznej,  
SEG 3: 2011, s. 235–242.

172	 Gesta, I, 3–4; Soc., HE, IV. 29; Soz., HE, VI. 23; D. Farmer, Damasus, s. 127; G. Fernández Hernández, 
op. cit., s. 499, 501; A.G. Hamman, op. cit., s. 279–281; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–101; 
J.N.D. Kelly, Feliks, s. 51–52; idem, Liberiusz, s. 49; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, 
Feliks, s. 461; idem, Walka, s. 233; J. Steinmann, op. cit., s. 9–10, 112; K. Venken, A. Dupont, 
op. cit., s. 219–220; E. Wipszycka, Kościół, s. 26–27.

173	 Gesta, I, 3; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 99–102;  
K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219–222.

174	 Rom., 378, Epistola romani concilii sub Damaso habiti ad Gratianum et Valentinianum imperatores 
[dalej: Ep.], 7: „Per Africam rursum sacrilegos rebaptizatores nutu Dei praecepistis expelli”; Am. Marc., 
Rerum, XXVI. 3, XXVII. 11–13; LP, 39: Damasus; Soc., HE, IV. 29; Soz., HE, VI. 23; A. Demandt, 
op. cit., s. 114–115; H. Fros, Damazy, col. 6; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 99–104; J.N.D. Kelly, 
Hieronim, s. 28; M. Simonetti, op. cit., s. 387‒388; D. Spychała, Feliks, s. 461; idem, Walka, s. 233‒234; 
J. Steinmann, op. cit., s. 9–10, 112; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219–222; E. Wipszycka, Kościół, 
s. 26–27.

175	 Am. Marc., Rerum, XXVI, 3; Faust., Marc., Lib., Praef., I‒II; Gesta, I, 4; LP, 39: Damasus I: „Et cum 



Dariusz Spychała34

sądzi, przez dłuższy czas władze rzymskie nie mieszały się w ten kon-
flikt, powodem ich interwencji miała być dopiero prośba Damazego, 
skierowana do ówczesnego prefekta Miasta (Prefectus Urbi), Wiwen-
cjusza, co było pierwszą taką akcją biskupów chrześcijańskich od cza-
su supliki skierowanej do cesarza Aureliana, gdy usuwano z Antiochii 
biskupa Pawła z Samosaty176. W każdym razie, mimo informacji np. 
Sokratesa Scholastyka i Hermiasza Sozomena, nie doszło do wspól-
nej elekcji, wnioski historyków na temat tego, kto uzyskał mniej, a kto 
więcej głosów, są w tej sytuacji błędne, gdyż żaden z kandydatów nie 
miał oficjalnie konkurencji177. W wyniku walk i dzięki poparciu cesa-
rza Walentyniana zwyciężył Damazy, ale okoliczności są do dziś dnia 
niejasne178. Wiadomo jedynie, że wyświęcenia Damazego na biskupa 
dokonał wyznaczony do tej roli rzymską tradycją pasterz z podrzym-
skiej Ostii, a dokonano tego w kościele na Lateranie, czyli w Bazylice 

eodem ordinatur sub intentione Ursinus”; Soc., HE, IV. 29; Soz., HE, VI. 23; A. Demandt, op. cit.,  
s. 114; D. Farmer, Damasus, s. 127; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; H. Fros, Damazy, col. 6; 
R. Haehling von Lanzenauer, Die Religionszugehörigkeit der hohen Amsträger des Römischen Reiches 
seit Constantins I. Alleinherrschaft bis zum Ende der Theodosianischen Dynastie (324‒450 bzw. 445 
n. Ch.), Bonn 1978, s. 338; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–1014; E.A. Livingstone, Damasus, 
s. 141: podaje, że Ursyn był rywalem Damazego; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Feliks,  
s. 458–460; idem, Przemiany, s. 399–401; idem, Walka, s. 233–235; J. Steinmann, op. cit., s. 9–10, 112;  
K. Tyburowski., op. cit., s. 212; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219–230; E. Wipszycka, Kościół, s. 26–27.

176	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 3, 12; S. Basilius Magnus, Epistulae, PG 32, Parisiis 1857, 239, 2; Faust., 
Marc., Lib., Praef., II. 1‒2; Gesta, I, 4; LP, 39: Damasus: „et facto concilio sacerdotum constituerunt 
Damasum, quia fortior et plurima multitude erat, et sic constitutus est Damasus”, 38: Feliks, 3: „Ex 
exinde rapuerunt corpus eius christiani cum Damaso presbitero et sepelierunt in basilica supradicta 
eius”; Soc., HE, IV. 29; Soz., HE, IV. 23; M. Clévenot, op. cit., s. 160; A. Demandt, op. cit., s. 114; 
D. Farmer, Damasus, s. 127; H. Fros, Damazy, col. 6; R. Haehling von Lanzenauer, op. cit., s. 359; 
H. Fros, Damazy, col. 6; J.N.D. Kelly, Feliks II, s. 51; idem, Damazy, s. 52; idem, Ursyn, s. 54; E.A. 
Livingstone, Damasus, s. 141; K. Schatz, Prymat papieski od początków do współczesności, tłum.  
E. Marszał, J. Zakrzewski, Kraków 2004, s. 49; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Walka,  
s. 233; J. Steinmann, op. cit., s. 8–12; 112‒113; K. Tyburowski, op. cit., s. 212; K. Venken, A. Dupont, 
op. cit., s. 221, 230; E. Wipszycka, Kościół, s. 26–28.

177	 Faust., Marc., Lib., Praef., II: „Tunc presbyteri et diacones: Ursinus, Amantius et lupus, cum plebe 
sancta quae Liberio fidem servaverat in exsilio constituto, coeperunt in basilica Juli procedure, et sibi 
Ursinum diaconum pontificem in locum Liberii ordinary denoscunt”; Soc., HE, IV. 29; Soz., HE, IV. 
23; G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–101; J. Martin, op. 
cit., s. 108, 121–125; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219: podają, że doszło do równoległej elekcji; 
E. Wipszycka, Kościół, s. 27–28.

178	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 11–13; Faust., Marc., Lib., Praef., II: „Ursinum Paulus Tiburtinus episcopus 
benedicti”; Gesta, I. 5; Nicea, can. 4; Soc., HE, IV. 29: podkreśla udział w całej sprawie jakichś 
nieznanych szerzej biskupów; Soz., HE, VI. 23; A. Demandt, op. cit., s. 114; R. Davis, Introduction,  
s. XXVII‒XLII; A. Ferrua, Praefatio, s. 14–20; B. Filarska, Typy bazylik, w: EK, t. 2, Lublin 1989, 
col. 150–151; H. Fros, Damazy, col. 6; A. Luft, Bazylika, w: EK, t. 2, col. 149–150; J.A. Jiménez 
Sánchez, op. cit., s. 100–101: podaje, że konsekratorem był wspomniany biskup; J.N.D. Kelly, Damazy, 
s. 52; idem, Ursyn, s. 54; M. Simonetti, op. cit., s. 387: podaje, że konsekratorem był Paweł z Tiburu;  
D. Spychała, Walka, s. 234; J. Steinmann, op. cit., s. 112; K. Tyburowski, op. cit., s. 212: uważa,  
że został on konsekrowany, wbrew kanonom, przez jednego biskupa; K. Venken, A. Dupont, 
op. cit., s. 235; E. Wipszycka, Kościół, s. 27–28.



35Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

Laterańskiej179. Dalej mamy trzy pochodzące z IV wieku podstawo-
we zbiory świadectw: tekst Ammianusa Marcellinusa, ze strony prze-
ciwnej Damazemu pisma wyjątkowo zgodnych ursynian i lucyferian, 
wśród których wyróżniał się złośliwy pamflet „Gesta inter Liberium et 
Felicem”, oraz polemika bardziej stonowana, zatytułowana „Adversus 
Damasum. Libellus precum”180. Jest ciekawe, że opisując czasy Dama-
zego, autorzy „Libellusa” nie wspominają o krwawej elekcji tegoż bi-
skupa w podstawowym tekście, choć przedstawiają go w negatywnym 
świetle181. Przebieg tych wydarzeń ukazują tylko w „Praefatio”182. Do 
tej wyliczanki można dodać oficjalne stanowisko synodu rzymskiego 
z 378 roku, podzielające relacje Damazego, w tym oskarżenia Żyda 
Izaaka oraz urywek z Kroniki Hieronima, sekretarza Damazego183. 
Dodać można także dzieła Sokratesa Scholastyka i Hermiasza Sozo-
mena, historyków już z V wieku184 Zarzuty Izaaka przeciw Damaze-
mu, które publicznie przedstawił przed trybunałem prefekta Miasta, 
sprowadzały się do oskarżenia go o różne zbrodnie natury kryminal-
nej, czyli morderstwo i cudzołóstwo185. Maksyminus, wikariusz Miasta 

179	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 3, 11–13; Faust., Marc., Lib., Praef., II: „Perjuri vero in Lucinis Damasum 
sibi episcopum in loco Felicis expostulant”, III; Gesta, I, 4–5; Hieronymus [dalej: Hier.], Die Chronik 
[dalej: Chron.], ed. R. Helm, Berlin 1956, an. 370: „Romanae Ecclesiae tricesimus quintus ordinatur 
episcopus Damasus. Et post non multum temporis intervallum Ursinus [Ursicinus] a quibusdam 
episcopus constitutus Sicinium cum suis invadit: quo Damasianae partis populo confluente, crudelissime 
inerfectiones diversi sexus perpetratae”; Libellus, col. 80–107; Roma, Ep., col. 575‒584; Soc., HE, 
IV. 29; Soz., HE, VI. 23; L. De Giovanni, Chiesa e Stato nel codice Teodosiano. Saggio sul libro XVI, 
Napoli 1980, s. 29–30; A. Demandt, op. cit., s. 114; D. Farmer, Damasus, s. 127; H. Fros, Damazy, 
col. 6; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–114; J.N.D. Kelly, Hieronim, s. 43; idem, Liberiusz,  
s. 51; idem, Feliks II, s. 51–52; idem, Damazy I, s. 52–53; idem, Ursyn, s. 54–55; Liberiusz, w: SWP, 
s. 266; E.A. Livingstone, Damasus, s. 141; J. Martin, op. cit., s. 211; M. Simonetti, op. cit., s. 387;  
D. Spychała, Walka, s. 234–235; J. Steinmann, op. cit., s. 8–9, 112; P. Stockmeier, op. cit., s. 98–99;  
K. Tyburowski, op. cit., s. 212; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 235; E. Wipszycka, Kościół, s. 27–28.

180	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 11‒13; Gesta, 1, 3; Faus., Marc., Lib., LXXVII‒CXI; Roma 378, Ep., w: 
AS, Ep., 4‒5; H. Fros, Damazy, col. 6; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 99–101; J. Martin, op. cit., 
s. 211; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Lucyfer, s. 131–139; J. Steinmann, op. cit., s. 8–9, 
112; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219–220, 235.

181	 Faus., Marc., Lib., II. 1–124; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219–220, 227–228.
182	 Praefatio: De eodem schismate Ursini, PL 13, col. 81–83; Faus., Marc., Praefatio, I‒II; K. Venken,  

A. Dupont, op. cit., s. 219–221.
183	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 11–13; Gesta, 1, 3; Faus., Marc., Lib., II. 77–111; LP, 39: Damasus; Hier., 

Chron., an. 370; Roma 378, Ep., 4–5; H. Fros, Damazy, col. 6; J. Martin, op. cit., s. 211; M. Simonetti, 
op. cit., s. 387; D. Spychała, Lucyfer, s. 131–139; J. Steinmann, op. cit., s. 8–9, 112; K. Venken,  
A. Dupont, op. cit., s. 222.

184	 B. Altaner, A. Stuiber, Patrologia. Życie, pisma i nauka Ojców Kościoła, tłum. P. Pachciarek, Warszawa 
1990, s. 318–320; J.N.D, Kelly, Początki doktryny chrześcijańskiej, tłum. J. Mrukówna, Warszawa 
1988, s. 121, 171–172, 180, 324–325; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 220–221.

185	 LP, 39: Damasus: „Hic accusatur in crimine de adulterio; facto sinodo purificator a XLIIII episcopis; 
damnaverunt Concordio et Calisto diaconos accusatores et iactaverunt de ecclesia”; Roma 378, Ep., 8: 
„sic denique factio profecit Ursini, ut Isaac Iudaeo subornato, qui facto ad synagogam recursu coelestia 



Dariusz Spychała36

(vicarius urbis), zastępujący w tym dniu prefekta Rzymu, zgodził się 
na przeprowadzenie tego procesu186. Była to prawdopodobnie pierw-
sza taka sprawa od czasu zainstalowania się chrześcijan w Wiecznym 
Mieście, która oczywiście wzbudziła sensację nie tylko wśród nich, ale 
i wśród większości mieszkańców. Proces ciągnął się latami, bo aż do 
372 roku, a nawet do 378 roku, i zakończył się uniewinnieniem Da-
mazego187. Ammianus Marcellinus, Sokrates Scholastyk i Hermiasz 
Sozomen oraz oczywiście zwolennicy Damazego, np. Hieronim, nie 
obciążają tego biskupa prawie żadną winą za zaistniałe wypadki lub 
co najwyżej sugerują współodpowiedzialność za ich przebieg, czynią 
to natomiast ursynianie i lucyferianie188. Do listy zarzutów wobec Da-
mazego dodano przekupienie prefekta Wiwencjusza, który w rezulta-
cie miał skazać na wygnanie Ursyna i dwóch diakonów oskarżonych 
o spowodowanie zamieszek189. Wydarzenia były poważne, gdyż jak 
podaje ursyniańska Gesta, zginąć miało 160 osób190. Ammianus infor-
muje, że przy zdobyciu Bazyliki zwanej „Sicinum” miało zginąć 137 
osób191. W miarę pewna jest tylko ta liczba, czyli nie było 297 zabi-
tych192. Ammianus podając liczbę 137 zabitych, dodawał, że naliczo-
no ich w jednym dniu, czyli było ich jednak więcej193. Jak się wydaje, 
przedstawione wyżej wydarzenia są pierwszym przykładem regularnego 
oblegania i zdobywania świątyń chrześcijańskich przez dwa skłócone 

mysteria profanavit, sancti fratris  nostri Damasi peteretur caput”; A. Demandt, op. cit., s. 114;  
H. Fros, Damazy, col. 6; J.N.D. Kelly, Damazy, s. 52; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., s. 54; M. Simonetti,  
op. cit., s. 387; J. Steinmann, op. cit., s. 8–9, 112; K. Tyburowski, op. cit., s. 212; K. Venken, A. Dupont, 
op. cit., s. 219–224.

186	 Roma 378, w: AS, Ep., 1–9; K. Tyburowski, op. cit., s. 213.
187	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 11‒13; Gesta, I, 5–8; Roma 378, w: AS, Ep., 1–2, 9: „Quia igitur vestrae 

iudicio tranquillitatis probate est innocentia memorati fratris nostril Damasi, integritas praedicata est, 
Isaac quoque ipse, ubi ea quae detulit probare non potuit”; A. Demandt, op. cit., s. 114; H. Fros, Damazy, 
col. 6; M. Simonetti, op. cit., s. 387; J. Steinmann, op. cit., s. 8–9, 112; K. Tyburowski, op. cit., s. 213.

188	 Gennadii Massilliensis, Liber de scriptoribus ecclesiastics, PL58, Pariisis 1883, XVI: „Faustinus 
presbyter scripsit ad personam Flaccillae Reginae adversum Arianos et Macedonianos libros septem”; 
Gesta, 1‒3; J.N.D., Kelly, Damazy, s. 52; idem, Ursyn, s. 54; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 220–222; 
E. Wipszycka, Kościół, s. 26–28.

189	 G. Fernández Hernández, op. cit., s. 501; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; K. Venken, A. Dupont, 
op. cit., s. 221; E. Wipszycka, Kościół, s. 27–28.

190	 Gesta, 1, 3; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; E. Wipszycka, Kościół, s. 28.
191	 J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 235; E. Wipszycka, 

Kościół, s. 28.
192	 J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; E. Wipszycka, Kościół, s. 28.
193	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 13; Faust., Marc., Lib., Praef., II. 1–4; Hier., Chron., an. 370; J.A. Jiménez 

Sánchez, op. cit., s. 100–104; J.N.D. Kelly, Damazy, s. 52; idem, Ursyn, s. 54; E. Wipszycka, Kościół, 
s. 28–29.



37Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

odłamy chrześcijan, i to w stolicy Imperium194. Normalnie odzyski-
wanie lub pozyskiwanie świątyń było ostatnim, a nie pierwszym kro-
kiem konfliktowo wybranych hierarchów, i dokonywano tego raczej 
przy pomocy żołnierzy, a nie rękami wiernych. Dochodziło wtedy, np. 
w Egipcie, do walk przede wszystkim z władzą państwową i popiera-
jącymi ją chrześcijanami195. Święty Atanazy przykładowo opisywał 
walki z nicejczykami toczone w Aleksandrii przez wojsko rzymskie 
i homejczyków oraz anomejczyków196. W Rzymie było inaczej i nie 
wiadomo nawet, kto zaczął walki197. Możliwe, że w rezultacie posta-
nowiono, by w kolejnych latach po tych zamieszkach prefektami Rzy-
mu byli na zmianę przedstawiciele chrześcijan i pogan198. Ursynianie 
i wielu współczesnych historyków (np. Ewa Wipszycka, Juan Antonio 
Jiménez Sánchez czy John Norman Dawidson Kelly) sugerują, że to 
Damazy wynajął bandy rzezimieszków (gladiatorzy, cyrkowcy?), któ-
re dokonały masakry spokojnych zwolenników przegranego kandyda-
ta199. Kościół rzymski, a szczególnie biskup tegoż Miasta, posiadał od 
czasów Konstantyna zasobny skarbiec, trudno jednak powiedzieć, kto 

194	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 11–13; At., HA, 75; Faust., Marc., Lib., Praef., II. 2–4; Ruf., HE, I. 23; 
Soz., HE, VI. 5; M. Clévenot, op. cit., s. 198‒202; A. Demandt, op. cit., s. 114; H. Fros, Damazy, col. 6; 
R. Haehling von Lanzenauer, op. cit., s. 339; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–104; J.N.D. Kelly, 
Feliks II, s. 51; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Lucyfer, s. 139‒140; J. Steinmann, op. cit., 
s. 8–9, 112; J. Śrutwa, op. cit., col. 108; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 235.

195	 Soz., HE, VI. 23; A. Demandt, op. cit., s. 114; R. Haehling von Lanzenauer, op. cit., s. 339; M. Simonetti, 
op. cit., s. 387–388.

196	 Athanasius, Epistula encyclica, PG 28, col. 82–83; idem, Epistula encyclica ed episcopos Aegypti et 
Libyae, w: Athanasius Werke, I. 1, ed. K. Tetzler, D. Hansen, K. Saccidis, Berlin 1996, 23.

197	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 11–13; Faust., Marc., Lib., Praef., II–IV; Gesta (Coll. Avell.), I, 5–8; 
Hier., Chron., an. 370; Roma 378, w: AS, Ep., 2: „quod furor Ursini, qui honorem arripere est conatus 
indebitum”; Soc., HE, IV. 29; Soz., HE, VI. 23; A. Demandt, op. cit., s. 114; H. Fros, Damazy, col. 
6; R. Haehling von Lanzenauer, op. cit., s. 339; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; J.N.D. 
Kelly, Damazy, s. 52: twierdzi, że tylu ursynian zostało zabitych w bazylice Liberiusza; F.K. Seppelt, 
K. Löffler, op. cit., s. 54; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Walka, s. 233–234; J. Steinmann,  
op. cit., s. 8–9, 112.

198	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 11–12; Faust., Marc., Lib., Praef., II–IV; Gesta (Coll. Avell.), I, 6–8; 
Hier., Chron., an. 370; Soc., HE, IV. 29: zauważa, że w czasie zamieszek, prefektem Miasta był 
Maksymin; Soz., HE, IV. 23; A. Demandt, op. cit., s. 114; H. Fros, Damazy, col. 6; R. Haehling von 
Lanzenauer, op. cit., s. 359–360, 376: wydaje się, że jedynym o imieniu Maximus (Maksymin?), 
którego można brać pod uwagę, jest prefekt pełniący urząd od końca 361 do 28 stycznia 362 r., czyli 
za panowania Juliana Klaudiusza, który był poganinem; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; 
M. Simonetti, op. cit., s. 387–388; J. Steinmann, op. cit., s. 9–10, 112; K. Tyburowski, op. cit., 
s. 212–213.

199	 Faust., Marc., Lib., Praef., II–IV; Gesta (Coll. Avell.), I, 7: podaje, że „zabito 160 osób z ludu”; Roma 
378, w: AS, Ep., 4; A. Demandt, op. cit., s. 114; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 92, 102–103; J.N.D. 
Kelly, Damazy, s. 52–53; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Walka, s. 235; E. Wipszycka, 
Kościół, s. 27–28.



Dariusz Spychała38

w czasie sede vacante go kontrolował200. Należy podkreślić, że mimo 
oskarżeń o wynajęcie bojówek i odpowiedzialności za pomordowanych 
kierowanych przeciwko Damazemu, przywódcy zaatakowanych, z Ur-
synem na czele, zostali skazani na wygnanie201. Należy przyznać, że nie 
wiemy nawet, kto atakował i kto był wśród zabitych, mogli być wśród 
nich przecież zarówno napastnicy jak i obrońcy, choć autorzy Gesta 
sugerują, że wśród napastników nie było ofiar202. Opór wiernych prze-
ciwko postępowaniu Damazego był jednak tak duży, że Walentynian 
I odwołał Ursyna z wygnania 15 września 367 roku, by 16 listopada 
z powrotem usunąć go z Rzymu203, co nie zakończyło działalność Ursy-
na w Rzymie i na Półwyspie Apenińskim204. W rezultacie zamieszania 
dość łatwo ukryto fakt, że to prawdopodobnie Ursyn został wybrany 
zgodnie z kościelnym prawem205. Sokrates Scholastyk i Hermiasz So-
zomen stwierdzili, że powodem zajść był spór o to, kto ma zasiąść na 
biskupim tronie206. Ważniejszym wydarzeniem dla późniejszych prze-
mian struktury papiestwa wydaje się być fakt, że od tego czasu władza 
kościelna zaczęła się uniezależniać od sądów cesarskich207. Można do-

200	 Faust., Marc., Lib., Praef., II–IV; Gesta (Coll. Avell.), I, 8–10; Soc., HE, IV. 29; A. Demandt, op. cit., 
s. 114; H. Fros, Damazy, col. 6; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Walka, s. 233–235.

201	 Am. Marc., Rerum, XXVII, 11–13; Faust., Marc., Lib., Praef., II‒IV; Gesta (Coll. Avell.), Ep., 1, 7, 
10–12; Hier., Chron., an. 370; Roma 378, w: AS, Ep., 4; Soc., HE, IV. 29; A. Demandt, op. cit., 
s. 114; H. Fros, Damazy, col. 6; R. Haehling von Lanzenauer, op. cit., s. 339; J.N.D. Kelly, Damazy, 
s. 52; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Walka, s. 233–235; J. Steinmann, op. cit., s. 8–9, 
112; K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 228, 235; E. Wipszycka, Kościół, s. 27–28.

202	 Gesta, I, 5‒7: podkreśla, że „po stronie zaś Damazego nikt nie zginął”; Roma 378, w: AS, Ep., 4; Soc., 
HE, IV. 29; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; J.N.D. Kelly, Damazy, s. 52–53; M. Simonetti, 
op. cit., s. 387; D. Spychała, Walka, s. 235; E. Wipszycka, Kościół, s. 27–28.

203	 Faust., Marc., Lib., Praef., IV; Gesta, I, 10–12; Roma 378, w: AS, Ep., 4; Soc., HE, IV. 29; J.N.D. 
Kelly, Ursyn, s. 54; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Walka, s. 235–236; K. Tyburowski, 
op. cit., s. 212; E. Wipszycka, Kościół, s. 27–29.

204	 Faust., Marc., Lib., Praef., IV; Gesta, I, 10–12; Roma 378, Ep., 5: „Sicut Parmensis episcopus, deiectus 
nostro, ecclesiam tamen retinet impudenter. Damnatus aeque Florentius Puteolanus, postea quam 
deiectus est”; Roma 378, Ep., 4: „Sed quoniam, licet iamdudum vestrae clementiae iudicio relegatus 
Ursinus, per eos quos illicite sacrilegus ordanavit, vilissimum quemque, occulte licet”.

205	 Aug., Confessiones. Bekenntnisse. Lateinisch-deutsch, (rec.) J. Bernhart, München 1955, VIII. 
2, 3; Gesta, I, 5–12; Soc., HE, II. 37, I. 30; Soz., HE, IV. 15; Teod., HE, I. 17; R. Haehling von 
Lanzenauer, op. cit., s. 339; D. Hunt, The Church as a public institution, w: A. Cameron, P. Garnsey, 
The Cambridge Ancient History, vol. VIII: The Late empire , A. D. 337–425, Cambridge 2008, 
s. 249; F.K. Seppelt, K. Löffler, op. cit., s. 52; M. Simonetti, op. cit., s. 387; J. Śrutwa, op. cit., col. 108; 
K. Venken, A. Dupont, op. cit., s. 219 –220, 235; E. Wipszycka, Kościół, s. 27–29.

206	 Gesta (Coll. Avell.), I, 7‒12; Roma 378, can. 4–5, Ep., 4; Soc., HE, IV. 29–30; Soz., HE, VI. 23; R.P.C. 
Hanson, The Search for the Christian Doctrine of God. The Arian Controversy 318–381, Edinburgh 
1988, s. 753; J.A. Jiménez Sánchez, op. cit., s. 100–102; J.N.D. Kelly, Damazy, s. 52; idem, Ursyn, 
s. 54–55; M. Simonetti, op. cit., s. 387; D. Spychała, Walka, s. 235–236; E. Wipszycka, Kościół, s. 27–29.

207	 Gesta (Coll. Avell.), I, 10–12; Roma 378, Ep., 2: „diversas secuerat in partes, ut auctore damnato, 
caeterisque, quos ad turbarum sibi incentiva sociaverat, sicut oportebat, a perditi coniunctione divulsis, 



39Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

dać, że podział w obozie nicejskim był głębszy i w okresie panowania 
Liberiusza ukształtował się w nim nurt lucyferiański, którego biskupi 
rywalizowali z Damazym oraz z Ursynem208.

Kiedy zaciekłe spory toczyli przedstawiciele najbardziej zbliżonych 
do siebie odłamów doktrynalnych, o pozostałych ugrupowaniach wiemy 
znacznie mniej. Znani są np. biskupi lucyferian: Efezjusz i Aureliusz, re-
zydujący w Rzymie i konkurujący z Damazym209. Najwięcej w Wiecz-
nym Mieście było prawdopodobnie homejczyków, którzy występując 
do połowy IV wieku razem z anomejczykami, mieli znaczący wpływ na 
rzymskie wojsko oraz na egipskich marynarzy, co powodowało zmiany 
w liczebności ich rzymskich wspólnot, podobnie donatyści mieli wśród 
swoich wiernych liczną grupę afrykańskich marynarzy, którzy w okresie 
zawieszenia żeglugi powiększali gminy swoich współwyznawców210. Po-
dobnie z tego kontynentu wywodzili się tertulianiści, którzy pewien sukces 
odnieśli w Rzymie za panowania Maksymusa211. Z Azji Mniejszej wy-
wodzili się przede wszystkim montaniści, a z Syrii i Mezopotamii mniej 
czy bardziej chrześcijańscy gnostycy oraz manichejczycy212. Nowacjanie 
i dualistyczni marcjonici mieli znaczne poparcie już w samym Wiecznym 
Mieście213. O apolinarystach wiadomo, że za Damazego próbowali szukać 
porozumienia z Rzymem214. Do połowy IV wieku wszystkie te wspólnoty 

de reliquis ecclesiarum sacerdotibus episcopus Romanus haberet exemen: ut et de religione religionis 
pontifex cum consortibus iudicaret, nec ulla fieri videretur iniuria sacerdotio, si sacerdos nulli usquam 
profane iudicis, quod plerumque contingere poterat, arbitrio facile subiaceret”.

208	 Faust., Marc., Lib. (Coll. Avell.), II. 22–23, 85: „Sed Bassus, olim catholicam fidem venerans, sciebat 
in Lucifero nullam haereseos fuisse pravitatem; quippe quem et bene noverat pro fide catholica decem 
annos exsilla fuisse perpessum, et pro constantiae suae integritate repulit accusations Damasi”; 
84–85: „Sed et nuper temptavit (Damasus) graviter persequi beatissimum Ephesium episcopum 
sanctae fidei aemulatione ferventem, ordinatum intaminatae plebe Romanae a constantissimo 
episcoppo Taorgio et ipso inlibitae fidei viro”; M. Simonetti, op. cit., s. 387–388; D. Spychała, 
Lucifer, s. 139–141; idem, Przemiany, s. 399–400: podaje, że biskupami lucyferian w Rzymie byli  
Aureliusz i Ephesios.

209	 Faust., Marc., Lib., II. 77–84.
210	 D. Spychała, Przemiany, s. 388.
211	 Ibidem.
212	 W.H.C. Frend, op. cit., s. 59, 86, 118, 120, 122, 124, 126; D. Spychała, Przemiany, s. 388.
213	 W.H.C. Frend, op. cit., s. 59, 86, 120, 129, 139, 319.
214	 Ep. Damasi ad Paulinum ep. Antiochenum, w: Dekrety papieskie według Collectio Hispana, tłum. 

A. Caba, A. Kołtunowska, Synodi et Collectiones Legum, vol. XIII, oprac. M. Ożóg, H. Pietras, ŹMT 
85, Kraków 2021, Ep. Praef. „Quapropter si supra dictus filius meus Vitalis, et hi qui cum eo sunt tibi 
voluerint aggregari, primum debent in ea expeditione fidei subscribere, quae apud Nicaeam pia Patrum 
voluntate firmata est”.



Dariusz Spychała40

posługiwały się w liturgii językiem greckim, nicejczycy odeszli od tego 
stopniowo właśnie w tym stuleciu215.

Z powyższych uwag wynika, że wspólnoty chrześcijańskie w Rzy-
mie były mocno podzielone, a właściwie funkcjonowały odrębnie, 
uważając, że od ludzi pozostających poza ich strukturami nie może 
przyjść nic dobrego. Konsekwentnie uznając, że mają w posiadaniu 
prawdę, dążyli wszelkimi metodami (głównie pokojowymi) do prze-
kazania jej przesłania wszystkim ludziom.

Streszczenie

W IV wieku po Chrystusie Rzym był dalej pogańskim miastem. Chrześcija-
nie stanowili ok. 10 proc. całej populacji miasta. Byli oni podzieleni na wiele 
odłamów, które uważały się za katolickie. Najbardziej interesującym z nich jest 
dla nas Kościół uznający decyzję soboru w Nicei, który w dziełach naukowych 
jest nazywany nicejskim, chociaż źródła nazywają go katolickim. Przyczyną 
jego sukcesu był fakt, że odłam ten miał największą liczbę wyznawców i był 
popierany przez władzę. Reszta wspólnot została ograniczona w możliwościach 
działania i potem stopniowo zlikwidowana.

Summary

In the 4th century after Christ Rome was still a pagan city. Christians made 
up about 10 % of the population. They were divided into many factions which 
called themselves Catholic. The most interesting of them is the Church suppor-
ting the decisions of Nicaea, that’s why it is called Nicene in studies, although 
in sources it is called Catholic. From competition dominance this faction was 
successful, because that faction was supported by the state, but also boasting 
the largest number of followers. The rest were first condemned to marginaliza-
tion and then to annihilation.

Słowa kluczowe: Kościół, arianizm, katolicyzm, homeizm, sabelianizm, 
credo, biskup, Piotr
Keywords: Church, Arianism, Catholic, Homoion, Sabelianism, creed, bish-
op, Peter

215	 E.R. Curtius, Literatura europejska i łacińskie średniowiecze, tłum. A. Borowski, Kraków 2009, 
s. 78–80, 256–258.



41Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

Bibliografia

Źródła
Acta Synodalia ann. 50‒381 [AS]. Dokumenty synodów od 50 do 381 roku, 

Synodi et Collectiones Legum, vol. 1; oprac. A. Baron, H. Pietras, Kra-
ków 2006, Źródła Myśli Teologicznej [ŹMT] 37

Ammiani Marcellini [Am. Marc.], Rerum gestarum libri gui supersunt, ed. 
W. Seyfarth, L. Jacob-Karau et I. Ulmann, Vol. I: libri XIV‒XXV, vol. II: 
libri XXVI‒XXI, Biblioteka Teubneriana, Lepzig 1979

Athanasius [Ath.], Historia arianorum ad monachos, ed. H. G. Opitz, w: 
Athanasius Werke II, Berlin 1935

Athanasius, Epistula ad Adelphium [Ep. ad. Adelph.] PG 26, col. 1072‒1984
Athanasius, Epistula encyclica ed episcopos Aegypti et Libyae, w: Athanasius 

Werke, I. 1, ed. K. Tetzler, D. Hansen, K. Saccidis, Berlin 1996, s. 1‒64
Athanasius, Epistula encyclica, PG 28, col. 81‒83
Augustinus, Confessiones. Bekenntnisse. Lateinisch-deutsch, rec. J. Bern-

hart, München 1955
Cicero, De legibus, w: idem, De re publica, De legibus, London ‒ Cam-

bridge 1943
Codicis Theodosiani, Liber sextus decimus, Kodeks Teodozjusza, księga szes-

nasta, tłum. A. Caba, oprac. M. Ożóg, H. Pietras, Kraków 2014, Źródła 
Myśli Teologicznej 71, SCL, vol. VII

Collectio Avellana [Coll. Avell.], Listy cesarzy i papieży od 367 do 553 roku, 
tłum. P. Szewczyk, A. Caba,  Synodi et Collectiones Legum, vol. XIV, 
oprac. M. Ożóg, H. Pietras, Kraków 2021, Źródła Myśli Teologicznej 86

Constitutiones apostolorum et Canones Pamphilii ex synodo apostolico Anti-
ocheno. Lex canonica sanctorum apostolorum.  Poenae pro lapsis santo-
rum apostolorum. Euchologion Serapionis. Konstytucje apostolskie oraz 
Kanony Pamfilosa z apostolskiego synodu w Antiochii. Prawo kanonicz-
ne świętych apostołów. Kary świętych Apostołów dla upadłych. Eucholo-
gion Serapiona, tłum. S. Kalinkowski, A. Caba, oprac. A. Baron, H. Pie-
tras, Kraków 2007, Synodi ad Collectiones Legum [SCL], vol. II, Źródła 
Myśli Teologicznej 42

Dekrety papieskie według Collectio Hispana, tłum. A. Caba, A. Kołtunows-
ka, Synodi et Collectiones Legum, vol. XIII, oprac. M. Ożóg, H. Pietras, 
Kraków 2021, Źródła Myśli Teologicznej 85

Dokumenty soborów powszechnych [DSP]. Tekst grecki, łaciński, polski, 
t. 1 (325‒787): Nicea I, Konstantynopol I, Efez, Chalcedon, Konstantynopol 



Dariusz Spychała42

II, Konstantynopol III, Nicea II, oprac. A. Baron, H. Pietras, Kraków 2001, 
Źródła Myśli Teologicznej 24

Eusebii Pamphili [Euz.], Ecclesiasticae Historiae libri decem [HE], ejus-
dem De Vita Constantini libri IV. nec non Constantini oratio ad Sanctos 
et Panegyricus Eusebil, Graece et Latine, rec. E. Zimmermannus, Fran-
cofurti ad Moenum 1822

Eusebiou tou Pamphilou eis ton bion makariou Konstantintinou tou basile-
os, Patrologia Graeca 20, Parisiis 1857, col. 910‒1232

Euzebiusz z Cezarei [Euz.], Historia Kościelna, tekst grecki i polski, tłum. 
A. Caba na podstawie tłum. A. Lisieckiego, Kraków 2013, Źródła Myśli 
Teologicznej 70

Gennadii Massilliensis, Liber de scriptoribus ecclesiastics, PL58, Pariisis 
1883

Gesta inter Liberium et Felicem, w: Collectio Avellana, Epistulae imperato-
rum, pontificum, aliorum inde ab anno CCCLXVII usque ad annum DLIII 
datae avellana quae dictur collection, rec. O. Günther, Corpus Scripto-
rum Ecclesiasticorum Latinorum [CSEL] 35, Vienne 1895

Hermiae Sozomenii, Historia ecclesiasstica, PG 67, Parisiis 1864, col. 
843‒1630

Joannis Chrysostomi [J. Chrys.] Archiepiscopi Constantinopolitani Interpre-
tatio Omnium Epistolarum Paulinarum per homolias facta, ed. J. Field, 
Oxonii 1845, Bibliotheca Patrum, t. 1‒3

Liber Pontificalis, I‒XCVI (usque ad annum 772), Synodi ad Collectiones 
Legum 9, tłum. P. Szewczyk, M. Jesiotr, oprac. M. Ożóg, H. Pietras, Kra-
ków 2014, Źródła Myśli Teologicznej 74

Optatus Afrus, De Schismate Donatistarum Adversus Parmenianum, PL 11, 
col. 883‒1104 B

Philostorgius, Kirchengeschichte. Mit dem Leben des Lucien von Antiochen 
und den Fragmenten eineis arianischen Historiographen, hrsg. J. Bidez, 
F. Winkelmann, Berlin 1981

Rufini Aquileiensis, Historiae Ecclesiasticae, libri duo, PL 21, Pariisis 1845, 
col. 465‒539

Rufino, Storia dela Chiesa. Traduzione, interduzione e note a cura di Lorenzo 
Dattrino, Roma 1986

S. Basilius Magnus, Epistulae, PG 32, Parisiis 1857, col. 219‒1112
Saint Augustine [Aug.], The de haeresibus [Haer.], tłum., wstęp L.G. Müller, 

Patristic Studies. XC, Washington 1956
Socrates Scholasticus [Soc.] Historia ecclesiastica, PG 67, Parisiis 1864, 

col. 28‒842
The Book of Pontiffs [Liber Pontificalis]. The ancient biographies of the first 

ninety Roman bishops to AD 715, ed. R. Davis, Liverpool 2000, Transla-
tions Texts for Historians, Volume 6



43Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

Théodoret de Cyr, Thérapeutique des maladies helléniques, rec., P. Canivet, 
Sources Chrétiennes 57, Paris 1978

Theodoret, Haereticarum fabularum compendium, PG 83, col. 336‒556
Theodoret, Historia ecclesiastica, PG 82, col. 882‒1280
Zosimos [Zos.], Historia nova [Hist.], ed. F. Paschoud, t. 1, Paris 1971, 

t. 2, Paris 1979
Zosimos, Nowa historia, wyd. popr. przeł. H. Cichocka, Warszawa 2012

Literatura
A., Theodosius der Große und seine Zeit, München 1980
Altaner B., Stuiber A., Patrologia. Życie, pisma i nauka Ojców Kościoła, 

tłum. P. Pachciarek, Warszawa 1990
Baron A., Pietras H., Wprowadzenie, w: Konstytucje Apostolskie, Kraków 

2007, Źródła Myśli Teologicznej 42, s. VII‒XXIV
Brown P., Augustyn z Hippony, tłum. W. Radwański, Warszawa 1993
Clark G., Christianity and Roman Society, Cambridge 2004
Clévenot M., Die Christen und die Staatsmacht, Geschichte des Christen-

tums im II. und III. Jahrhundret, Freiburg 1988
Curtius E.R., Literatura europejska i łacińskie średniowiecze, tłum. A. Bo-

rowski, Kraków 2009 
Czuj J., Żywot świętego Augustyna, Warszawa 1952
Dassmann E., Kirchengeschichte II/1. Konstantinische Wende und spätantike 

Reichskirche, Kohlhammer Studienbücher Theologie, Band 11, 1, Stutt-
gart Berlin Köln 1996

Dassmann E., Kirchengeschichte II/2. Theologie und innerkirchliches Leben 
bis zum Ausgang der Spätantike, Kohlhammer Studienbücher Theologie, 
Band 11, 2, Stuttgart – Berlin – Köln 1999

Demandt A., Die Spätantike. Römische Geschichte von Diocletian bis Jus-
tinian 284‒565 n. Ch., München 1989, Handbuch der Altertumswissen-
schaft III. 6

Dizionario dei personaggi dell’antica Roma. Una guida completa e precisa per 
conoscere tutii coloro che hanno avuto un ruolo nel mondo Romano, dalla 
fondazione della città al crollo dell’Impero [Dizionario], red. D. Bowder, 
I. Costante, Roma 2001

Dresken-Weiland J., Fremde in der Bevölkerung des Kaiserzeitlichen Rom, 
Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kircheng-
eschichte, RQAKG 98, 1‒2: 2003, s. 18‒34

Edwards M., Catholicity and Heresy in the Early Church, Farnham Surrey, 
Burlington 2009

Encyklopedia katolicka, t. 2, Lublin 1989



Dariusz Spychała44

Encyklopedia kościelna (EKośc.), red. F.L. Cross, E.A. Livingstone, t. 1, 
Warszawa 2004

Feijoo M., Espacios urbanos e identidad religiosa en el occidente Europeo 
durante la antigüedad tardia. Urban spaces  and religious identity in west-
ern Europe during the late antiquity, „Antesteria“, 4: 2015, s. 311‒325

Fernández Hernández G., Liberio de Roma y el homoiousianismo, „Antigüe-
dad y Cristianismo”, XXIII: 2006, s. 499‒502

Ferrua A., Praefatio, w: idem, Epigrammata Damasiana, Roma 1942, Sus-
sidi allo Studio Delle Antichita Cristiane, publicati per cura del Pontifi-
cio Istituto di Archeologia Cristiana, t. II, s. 7‒58

Filarska B., Początki architektury chrześcijańskiej, Lublin 1983
Filarska B, Początki sztuki chrześcijańskiej, Lublin 1986
Frend W.H.C., The donatist church a movement of  protest in Roman North 

Africa, Oxford 1985
Giovanni L. De, Chiesa e Stato nel codice Teodosiano. Saggio sul libro XVI, 

Napoli 1980
Haehling von Lanzenauer R., Die Religionszugehörigkeit der hohen Am-

sträger des Römischen Reiches seit Constantins I. Alleinherrschaft bis 
zum Ende der Theodosianischen Dynastie (324–450 bzw. 445 n. Ch.), 
Bonn 1978

Hamman A.G., Życie codzienne w Afryce Północnej w czasach św. Augusty-
na, tłum. M. Stafiej-Wróblewska, E. Sieradzińska, Warszawa 1989

Hanson R.P.C., The Search for the Christian Doctrine of God. The Arian 
Controversy 318‒381, Edinburgh 1988

Jiménez Sánchez J.A., Obsipos y gladiatores: El recurso a los profesion-
ales del anfiteatro en disputas por la election episcopal, „Polis. Revista 
de ideas y formas politicis dla la antigüedad clasica”, 23: 2011, s. 89‒114

Kelly J.N.D., Encyklopedia Papieży [EP], tłum. T. Szafrański, Warszawa 1997
Kelly J.N.D., Hieronim. Życie, pisma, spory, tłum. R. Wiśniewski, Warsza-

wa 2003
Kelly J.N.D., Początki doktryny chrześcijańskiej, tłum. J. Mrukówna, War-

szawa 1988
Klein R., Constantius II. Und die christliche Kirche, Darmstadt 1977, Bib-

liothek der Klassischen Altertumswissenschaften, Bd 22
Kulisz J., Mostowska-Baliszewska A., Spór o Jezusa Chrystusa w ciągu 

dziejów, Warszawa 1998
Livingstone E.A., Oxford concise Dictionary of the Christian Church [ODCh], 

Oxford ‒ New York 1996



45Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

Marrou H.I., Od prześladowań za Dioklecjana do śmierci Grzegorza Wiel-
kiego (303‒604), w: J. Daniélou, H.I. Marrou, Historia Kościoła. Od po-
czątków do roku 600, tłum. M. Tarnowska, Warszawa 1986, s. 177‒348

Marrou H.I., Zmierzch Rzymu czy późna starożytność? (III‒VI wiek), tłum. 
M. Węcowski, Warszawa 1997

Martin J., Spätantike und Völkerwanderung, München 1987, Oldenburg 
Grundriβ der Geschichte, Bd. 4

O’Donnell J.J., Augustine, his time and lives, w: The Cambridge Compan-
ion to Augustine, red. E. Stump, N. Kretzmann, Cambridge 2006, s. 8‒25

Oxford Dictionary of Saints [ODS], Oxford 1997
Ożóg M., Pietras H., Komentarz, w: Liber Pontificalis, I‒XCVI (usque ad an-

num 772), Synodi ad Collectiones Legum 9, tłum. P. Szewczyk, M. Jesiotr, 
oprac. M. Ożóg, H. Pietras, Kraków 2014, Źródła Myśli Teologicznej 74

Pietras H., Początki teologii Kościoła, Kraków 2000, Myśl Teologiczna 
[MT], 28

Pietras H., Sobór nicejski (325). Kontekst religijny i polityczny. Dokumenty 
i Komentarze, Kraków 2013, MT 74	

Robert J.N., Rzym. Przewodnik po cywilizacji, tłum. M. Aszkiełowicz, War-
szawa 2007

Schatz K., Prymat papieski od początków do współczesności, tłum. 
E. Marszał, J. Zakrzewski, Kraków 2004

Schillebeeckx E., Marriage. Human reality and saving mystery, London 1988
Seiler E.M., Konstantios II. bei Libanios. Eine kritische Untersuchung des 

überlieferten Herrscherbildes, Frankfurt am Main 1998
Seppelt F.K. , Löffler K., Dzieje papieży. Od początków Kościoła do czasów 

dzisiejszych, tłum. J. Kozolubski, Poznań 2003, t. 1 (reprint)
Simon M., Cywilizacja wczesnego chrześcijaństwa I‒IV w., tłum. E. Bąkows-

ka, Warszawa 1992
Simonetti M., La crisi ariana nel IV secolo, Roma 1975, Studia Efemeridis 

Augustianum 11
Sowa F., Księga imion i świętych, t. 4, Kraków 1997
Spychała D., Anomeizm (arianizm, neoarianizm, eunomianizm) na Zacho-

dzie Imperium Rzymskiego od zaistnienia do IV w. po Chr. Problem teo-
logiczny i filozoficzny, Bydgoszcz 2020

Spychała D., Apolinary z Laodycei a kontrowersja ariańska, „Universatis 
Gedanensis”, T. 33‒34: 2007, s. 54‒61

Spychała D., Cesarze rzymscy a arianizm od Konstantyna Wielkiego do Teo-
dozjusza Wielkiego, (312‒395 r.), Poznań 2007, „Xenia Posnaniensia”. 
Monografia 7



Dariusz Spychała46

Spychała D., Chrześcijanie a ,,kult cesarza” za panowania Konstantyna 
Wielkiego i jego synów w latach 306‒361, w: Świat Starożytny. Jego pol-
scy badacze, red. L. Mrozewicz, K. Balbuza, Poznań 2011, s. 469‒487

Spychała D., Constantin I
er 

et ses successeurs a l’égard des religions tradi-
tionneles et du christianisme. Questions choisies, w: Within the Circle, 
red. K. Twardowska, M. Salamon, S. Sprawski, Kraków 2014, s. 263‒273

Spychała D., Feliks II (antypapież?) wobec postanowień soboru nicejskie-
go, w: Servitium Klio in honorem Professoris Alberti Kotowski, red. M.G. 
Zieliński, Z. Biegański, Bydgoszcz 2021, s. 453‒462

Spychała D., Jerzy z Kapadocji, antynicejski biskup Aleksandrii. Realiza-
tor polityki religijnej Konstancjusza II i bibliofil, w: W kręgu ikon wła-
dzy, ludzi oraz idei świata starożytnego, red. A.A. Kluczek, N. Rogosz, 
A. Bartnik, Katowice 2014, s. 205‒225

Spychała D., Lucyfer, biskup Caralis i jego stosunek do konfliktu doktry-
nalnych w Kościele IV wieku, „Universatis Gedanensis”, T. 51: 2016, 
s. 127‒141

Spychała D., Nawrócenie św. Augustyna a jego stosunek do kultury antycz-
nej, „Studia Europaea Gnesnensia”, R. 3: 2011, s. 235‒252

Spychała D., Początki życia monastycznego, reguły zakonne i biblioteki w Ga-
lii oraz Italii w IV i na początku V w. Wybrane zagadnienia, w: Studia 
z dziejów książki, prasy i bibliotek. Przegląd badań za lata 2010‒2013, 
red. Z. Kropidłowski, D. Spychała, Bydgoszcz 2014, s. 5‒50

Spychała D., Postawa Hilarego z Poitiers wobec konfliktu dogmatycznego 
w Kościele w latach 355‒361, w: Florilegium. Studia ofiarowane profeso-
rowi A. Krawczukowi z okazji dziewięćdziesiątej piątej rocznicy urodzin, 
red. E. Dąbrowa, T. Grabowski, M. Piegdoń, Kraków 2017, s. 389‒399

Spychała D., Przemiany religijne i kulturowe w zachodnich prowincjach Ce-
sarstwa Rzymskiego od roku 306 do śmierci św. Augustyna, t. 1–2, Byd-
goszcz 2016

Spychała D., Saint Paul et Macedonius ou la lutte pour le trône de l’évêque 
de Constantinople sous le règne de Constance II, w: Studia Lesco Mro-
zewicz ab amicis et discipulis dedicata, red. S. Ruciński, K. Balbuza, 
K. Królczyk, Poznań 2011, s. 375‒390

Spychała D., Walka stronnictw o tron biskupi w Rzymie w drugiej połowie IV 
wieku, czyli od papieża św. Juliusza przez Liberiusza do św. Damazego, 
„Studia Europaea Gnesnensia”, T. 5: 2012, s. 213‒238

Spychała D., Wybór Ambrożego Aureliusza na biskupa Mediolanu: cud czy 
celowe działanie Walentyniana I?, „Studia Europaea Gnesnensia”, T. 9: 
2014, s. 75‒93



47Wspólnoty chrześcijańskie (Kościoły) Wiecznego Miasta...

Steinmann J., Hieronymus. Ausleger der Bibel. Weg und Werk eines Kirch-
envaters, Leipzig 1971

Stockmeier P., Glaube und Religion in der frühen Kirche, Freiburg ‒ Basel 
– Wien 1973

Szymusiak J.M., Starowieyski M., Słownik wczesnochrześcijańskiego pi-
śmiennictwa [SWP], Poznań 1971

Śrutwa J., Feliks II, antypapież, w: Encyklopedia katolicka, t. 5, Lublin 
1989, col. 108

Tyburowski K., Wkład Damazego w umacnianie władzy papiestwa, „VoxP”, 
46‒47, s. 211‒222

Venken K., Dupont A., The conflict between Damasus and Ursinus. Damasus’s 
contested legitimacy as bishop of Rome, „Catholic Historical Review”, 
105: 2019, nr 2, s. 219‒250

Veyne P., Cesarstwo rzymskie, w: Historia życia prywatnego, t. 1: Od Ce-
sarstwa Rzymskiego do roku tysięcznego, tłum i red. K. Arustowicz, Wro-
cław – Warszawa ‒ Kraków 2005, s. 17‒244

Winniczuk L., Ludzie, zwyczaje i obyczaje starożytnej Grecji i Rzymu, t. 1‒2, 
Warszawa 1983

Wipszycka E., Kościół w świecie późnego antyku, Warszawa 1994
Wipszycka E., Wstęp, w: Zosimos. Nowa Historia, tłum. H. Cichocka, War-

szawa 2012, s. 5–53


